# Иисус Христос

Запрос «Иисус» перенаправляется сюда; см. также другие значения.

См. также: Христос, Иса ибн Марьям и Исторический Иисус

Иису́с Христо́с (др.-евр. יְהוֹשָׁעַ, Йехо́шуа, др.-греч. Ἰησοῦς Хριστός), он же Бог Сын в христианстве — центральная личность и предсказанный в Ветхом Завете Мессия, ставший искупительной жертвой за грехи людей.

Основными источниками сведений о жизни и учении Иисуса Христа являются Евангелия и другие книги Нового Завета. Сохранились свидетельства о нём и у нехристианских авторов I—II веков (см. историчность Иисуса Христа). В книгах Нового Завета Иисус именуется «Христом», или «Мессией», Богом (Ин. 20:28; Деян. 20:28; Рим. 9:5), Сыном Божьим (Мф. 8:29, 14:33; Мк. 3:11; Лк. 4:41; Ин. 1:34, 3:18), а также Сыном, Сыном Человеческим, «Агнцем», Господом, Отроком Божиим, Сыном Давидовым, «Спасителем».

В Никео-Цареградском Символе, принятом Церковью в 381 году на Втором Вселенском соборе, утверждается вера в то, что Иисус Христос — единосущий (ὁμοούσιος) Богу Отцу (то есть одной с Ним сущности или природы по божеству), от которого рождён «прежде всех веков», ради спасения человеческого рода воплотился (рождён по плоти) от Духа Святого и Девы Марии, сделавшись человеком, умер вследствие казни через распятие, на третий день по распятии воскрес из мёртвых, а затем вознёсся на небеса и придёт во второй раз, чтобы «судить живых и мёртвых». Другие христианские убеждения включают непорочное зачатие Иисуса, творение чудес. Согласно учению Церкви, изложенному в Афанасьевском Символе, Иисус Христос есть вторая ипостась Троицы. Догмат о Троице принят подавляющим большинством христианских конфессий, за исключением некоторых групп и направлений с антитринитарным учением.

Личность Христа вызывает большое количество споров как на академическом, так и на бытовом уровнях. Дискуссии ведутся относительно самого факта существования Иисуса, хронологии его жизни, его социального положения и культурной среды, проповедуемых им идей и их значения для человечества. Теологи выдвигают конкурирующие (или дополняющие друг друга) описания Иисуса как ожидаемого Мессии, как лидера апокалипсического движения, как странствующего мудреца, как харизматического целителя и как основателя независимого религиозного движения. Религиоведы и теологи, придерживающиеся точки зрения, что Иисус был реальной исторической личностью, полагают, что он родился в период с 7 года до н. э. по 4 год до н. э. [2] и умер в период с 30 по 33 годы [2][3].

# Происхождение и значение имени

# **ΥΊΨΑ ΥΙΨΙ**Ίησοῦς lesus Jesus

Против часовой стрелки: имя «Иисус» на еврейском, арамейском, греческом, латинском и английском языках

#### Иисус

См. также: Иисус (имя)

Иисус — русская транслитерация церк.слав. Ινίςъ, от др.-греч. Ἰησοῦς, полной формы иудейского имени евр. יהושוע (Йехо́шуа, или Йо́шуа [4]), состоящего из корней слов Иегова (имя Бога в Ветхом Завете) и шуа («спасение»), краткая форма — ישוע (иуд.-арам. Йе́шу $^{[5]}$ , иврит Йешу́а). До церковной реформы патриарха Никона имя Иисус писалось и произносилось с одной буквой «и» (lcyc). Патриарх Никон изменил написание и произношение на Іисус с целью приблизить их к греческому варианту. Написание имени Иисус с одним «и» осталось неизменным в украинском (Ісус Христос), белорусском (Ісус Хрыстос), хорватском (Isus Krist), русинском (Icyc Хрістос), македонском (Исус Христос), сербском (Исус) и болгарском (Исус Христос) языках.

Имя Йехошуа давалось в основном в память об ученике Моисея и завоевателе Земли Израильской Йехошуа бин Нуне (XV—XIV века до н. э.), которого Синодальный

#### Иисус Христос

арам. ישוע



Христос Пантократор, одна из древнейших икон Христа, VI век, монастырь Святой Екатерины

| Пол                                   | мужской                                                                                               |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Период жизни                          | 1 год до н. э. — 33 год (традиционная датировка); 5 год до н. э. — 30 год (по астрономическим данным) |
|                                       |                                                                                                       |
| Толкование имени                      | «Яхве спасает»                                                                                        |
| Толкование имени Имя на других языках | «Яхве спасает»  греч. Ἰησοῦς лат. lesus церкслав. ійсъ                                                |

перевод Библии на русский язык также называет Иисусом — Иисус Навин. В английских переводах Библии (не во всех) имена Jóshua (Иисус Навин) и Jésus (Иисус Христос) различаются.

#### Христос (Мессия)

См. также: Мессия

Христос — эпитет, указывающий на характер миссии Иисуса с точки зрения христианства. Греческое слово Хріото́с есть перевод ивритского משׁיח (Маши́ах) и арамейского משיחא (Меши́ха) (русская транслитерация — мессия) и означает «помазанник».

Эпитет «помазанник» употреблялся в древнем Израиле по отношению к царям и священникам. Об этом неоднократно говорится в Библии. Например, в первой и второй книгах Царств (1 Цар. 24:7, 26:9, 10 и 2 Цар. 1:14, 15) сообщается, что Саул помазанник Господень (в подлиннике машиах Яхве). Поставление царей на трон и священников на служение совершалось в Израиле через торжественное помазание елеем. Изначально «помазанными» называли священников, а после установления монархии в Израиле слово «помазанник» начали употреблять по отношению к царям. Соответственно, иудейские пророки предвозвещали пришествие царя из рода Давида,

| Местность                  | Назарет, Капернаум<br>и Галилея, Иудея,<br>Римская империя                                                                                     |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Занятие                    | плотничество (Мк. 6:3), Мессия (Мф. 16:16), проповедование (Мф. 4:17), целительство (Мф. 4:23), искупление (Мф. 20:28) (во время земной жизни) |
| Происхождение              | из колена Иудина<br>(по плоти)                                                                                                                 |
| Упоминания                 | Новый Завет                                                                                                                                    |
| Отец                       | Бог Отец <sup>[1]</sup> ,<br>Иосиф Обручник<br>(приёмный отец)                                                                                 |
| Мать                       | Мария                                                                                                                                          |
| Супруга                    | _                                                                                                                                              |
| Дети                       | _                                                                                                                                              |
| Место погребения           | Гроб Господень,<br>Иерусалим                                                                                                                   |
| День памяти                | Господские<br>праздники                                                                                                                        |
| •)) Цитаты в Викицитатнике |                                                                                                                                                |
| ò Медиафайлы на Викискладе |                                                                                                                                                |

«помазанника», который, являясь одновременно священником и царём, исполнит всё то, что Израиль ожидает от истинного Царя мира.



Папирус 52 — древнейшая новозаветная рукопись, дошедшая до нашего времени, содержит строки из Евангелия от Иоанна (Ин. 18:31—33). Датируется первой третью ІІ века, то есть через 2—3 десятилетия после написания Евангелия Иоанном

#### Другие наименования и эпитеты Иисуса в христианстве

Основная статья: Имена Бога в Библии

Сам Иисус, согласно Библии, характеризовал себя как:

- Сын Человеческий (Мф. 8:20),
- Сын Божий (Ин. 10:36),
- Господь (Ин. 13:14),
- Вседержитель (Откр. 1:8),
- Первый и Последний (Откр. 1:17),
- Альфа и Омега (Откр. 22:13).

Согласно Синодальному переводу, Иисус также называет себя «от начала Сущий» (Ин. 8:25) — так, как должен был называться Мессия согласно Ветхому Завету (Мих. 5:2)<sup>[6]</sup>. В других приведённых фрагментах Иисус называет себя «Я есмь» (Ин. 8:24, 28, 58).

Со стороны других лиц в Синодальном переводе Нового Завета Иисус именуется чаще всего словом Господь (Мф. 8:2), также Сыном Божиим (Мф. 14:33), учителем (Мф. 8:19).

Кроме этого, в Библии и в христианских конфессиях употребляются также множество эпитетов Иисуса Христа, которые указывают на Его качества или служение: *Агнец Божий* (жертва за грехи мира), Предвечное Слово, Спаситель, Пастырь добрый и многие другие.

# Источники информации

#### Канонические книги Нового Завета

См. также: Библейский канон

Четыре канонические Евангелия (от Матфея, от Марка, от Луки и от Иоанна) являются основными источниками биографии Иисуса. Другие части Нового Завета, такие как Послания Павла и Деяния Апостолов, также содержат ссылки на ключевые эпизоды жизни Иисуса. Первые три Евангелия известны как синоптические Евангелии, от греческого σύν («общий») и ὄψις (opsis «вид»), они схожи в содержании, повествовании, языке и структуре. По мнению большинства исследователей, синоптические Евангелии являются основными источниками исторической информации об Иисусе [каких?].

Евангелие от Иоанна по своему содержанию сильно отличается от синоптических Евангелий. Согласно Священному Преданию, ученики Иоанна Богослова попросили своего учителя написать о жизни Иисуса то, что не вошло в синоптические Евангелия<sup>[7]</sup>.

Тем не менее, другие части Нового Завета также включают ссылки на ключевые эпизоды в его жизни, такие как Тайная вечеря в 1 Коринфянам (11:23). В Деяниях Апостолов упоминается о раннем служении Иисуса и его предтечи Иоанна Крестителя (10:37, 38 и глава 19). В Деяниях (1:1—11) говорится больше о Вознесении Иисуса (также упоминается в 1Тим. 3:16), чем в канонических Евангелиях. В Посланиях Павла, которые были написаны раньше, чем Евангелия, слова или указания Иисуса приводятся несколько раз (1Кор. 7:10, 11; Мф. 9:14, 11:23—25; 2Кор. 12:9).

## Апокрифы

См. также: Апокрифы

#### Другие источники

См. также: Аграфы и Логии

По мнению исследователей, подлинные изречения Иисуса Христа могут содержать также логии и аграфы.

# Иисус с точки зрения христианства

#### Мессианские пророчества Ветхого Завета в христианстве

См. также: Мессия, Ветхозаветные пророчества о Христе и Мессианские псалмы



Видение Даниила. Пьетро делла Веккья

Иисус в христианстве — это Мессия, предсказанный в Ветхом Завете. Христианское богословие насчитывает в Ветхом Завете несколько сотен пророчеств о Христе<sup>[8]</sup>: они указывают время его прихода, описывают его родословную, обстоятельства жизни и служения, смерти и воскресения из мёртвых. Например, Мессия должен быть потомком Авраама, Исаака и потомком Давида (Лк. 3:23—38).

#### Время прихода Мессии

Согласно тексту Библии, Мессия должен прийти до утраты самоуправления и законодательства древней Иудеей<sup>[9]</sup>.

В книге пророка Даниила указан год прихода Мессии, исчисляя от указа о восстановлении Иерусалима:

Итак знай и разумей: с того времени, как выйдет повеление о восстановлении Иерусалима, до Христа Владыки семь седмин и шестьдесят две седмины; и возвратится [народ] и обстроятся улицы и стены, но в трудные времена.

*— Дан. 9:25* 

Указанные 69 седьмин (сумма семи и шестьдесяти двух седьмин) рассматриваются как 483 года от выхода повеления о восстановлении <mark>Иерусалима</mark> и до пришествия Мессии. В

последующих двух стихах предсказывается разрушение Иерусалима и Храма после смерти Мессии.

И по истечении шестидесяти двух седмин предан будет смерти Христос, и не будет; а город и святилище разрушены будут народом вождя, который придет, и конец его будет как от наводнения, и до конца войны будут опустошения. И утвердит завет для многих одна седмина, а в половине седмины прекратится жертва и приношение, и на крыле [святилища] будет мерзость запустения, и окончательная предопределенная гибель постигнет опустошителя.

*— Дан. 9:26, 27* 

Христиане считают, что пророчество о разрушении города и святилища исполнилось в 70 году н. э., когда Иерусалим и Храм были разрушены войсками римского военачальника Тита: таким образом, Мессия должен был прийти до этого разрушения. Согласно основным интерпретациям этого пророчества, пророчество о приходе Мессии исполнилось во время служения Иисуса, между Его крещением и распятием.



Благовещение. Архангел Гавриил и Дева Мария. Нестеров М. В.

#### Жизнь, смерть и воскресение Мессии в пророчествах

Вера в то, что Мессия должен родиться от девы, основана на тексте Книги пророка Исайи (Ис. 7:14), по которому будущий победитель дьявола родится без семени мужчины. Это пророчество в христианской традиции условно называют «первоевангелием» — первой благой вестью.

Мессия должен быть оценён в тридцать серебряных монет, которые будут брошены на пол Храма (3ах. 11:12, 13).

Вера в то, что Мессия должен пострадать, опирается на ряд пророчеств. В этой связи наиболее известна 53 глава Книги пророка Исаии, которая содержит описание отвержения, страданий и смерти Мессии.

Вера в то, что Мессия воскреснет из мёртвых, основывается на Псалме 15, а также на завершающих стихах 53 главы Книги пророка Исаии, которые описывают жизнь Мессии после казни.

Оправдание от грехов связано с познанием Мессии (Ис. 53:11).

Соответственно этому, в Новом Завете жизнь Иисуса Христа описана как исполнение этих пророчеств и приводятся многочисленные цитаты этих пророчеств из Ветхого Завета, как евангелистами, так и самим Иисусом Христом.

#### Природа Иисуса с точки зрения христианства (христология)

Основная статья: Христология

Согласно Новому Завету, Иисус именовал себя *Сущим* — имя Бога в Ветхом Завете (Ин. 8:25), *единородным Сыном Бога* (Ин. 3:18), *Сыном Человеческим* (Мф. 8:20). Большинство христианских конфессий утверждают, что Иисус Христос совмещает в себе две природы: божественную и человеческую, являясь и Богом, и человеком (Богочеловеком). При этом ряд течений христианства (монофизиты, монофелиты, монархиане и др.) указывали иные взгляды на сущность Иисуса.

По определению IV Вселенского Собора, в Иисусе Христе соединилась человеческая природа и Второе Лицо божественной Троицы «неслитно, непревращённо, неразделимо, неразлучимо» [10], то есть во Христе Церковь признала две природы (божественную и человеческую), но одну личность — Бог Сын. Великие каппадокийцы подчёркивали, что Христос равен Богу Отцу и Духу Святому по Божеству, и равен всем людям по человеческой природе.

## Иисус в учении христианства о спасении (сотериология)

См. также: Спасение в христианстве и Искупительная жертва

Христос в христианстве стал ключевой фигурой. В Новом Завете он назван «единым посредником между Богом и человеками» (1Тим. 2:5).

Согласно пророчествам Ветхого Завета и учению Нового Завета, Сын Божий, воплотившись в человека, в Лице Иисуса Христа, взял на Себя грехи всех людей, умер за них и является искупительной жертвой за грех. Люди, веря в Его смерть и воскресение из мёртвых, обращаясь к Нему с покаянием в своих грехах, получают прощение грехов и вечную Жизнь.

#### Второе пришествие Иисуса Христа (эсхатология)

Основные статьи: Второе пришествие Иисуса Христа и Христианская эсхатология

См. также: Страшный суд



Второе пришествие, изображённое на фреске новгородского собора святой Софии

Иисус многократно говорил о своём втором пришествии на землю (например, Мф. 16:27, 24:27, 25:31; Мк. 8:38; Лк. 12:40), а также образно о том, как будет происходить Страшный Суд:

Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей, и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, как пастырь отделяет овец от козлов; и поставит овец по правую Свою сторону, а козлов — по левую.

O Втором пришествии ясно учат и апостолы (1Ин. 2:28; 1Кор. 4:5; 1Фес. 5:2-6).

Догмат о втором пришествии Иисуса Христа также зафиксирован в Никео-Цареградском Символе веры, в его 7-м члене:

И во единого Господа Иисуса Христа <...> опять имеющего прийти со славою судить живых и мёртвых, царству Которого не будет конца.

#### Оригинальный текст (греч.) [показать]

Со слов Иисуса Христа (Ин. 5:26—29; Мф. 24:36—42) и апостола Павла, во время Второго пришествия произойдёт конец мира, затем воскресение всех мёртвых людей на последний Страшный Суд Иисуса Христа:

Ибо, как Отец имеет жизнь в Самом Себе, так и Сыну дал иметь жизнь в Самом Себе. И дал Ему власть производить и суд, потому что Он есть Сын Человеческий. Не дивитесь сему; ибо наступает время, в которое все, находящиеся в гробах, услышат глас Сына Божия; и изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло — в воскресение осуждения.

— Ин. 5:26—29

...потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.

— 1Фес. 4:16, 17

# Происхождение Иисуса

#### Вопрос историчности

Основная статья: Историчность Иисуса Христа

Считается, что древнееврейский историк I века Иосиф Флавий первым из нехристианских авторов сообщил о существовании Иисуса, о Его распятии Пилатом и Воскресении на третий день:

Около этого времени жил Иисус, человек мудрый, если его вообще можно назвать человеком. Он совершил изумительные деяния и стал наставником тех людей, которые охотно воспринимали истину. Он привлёк к себе многих иудеев и эллинов. То был Христос. По настоянию влиятельных лиц Пилат приговорил его к кресту. Но те, кто раньше любили его, не прекращали любить его и теперь. На третий день он вновь явился им живой, как возвестили о нём и о многих других Его чудесах

боговдохновенные пророки. Поныне ещё существуют так называемые христиане, именующие себя таким образом по его имени.

— Иосиф Флавий. XVIII:3 (https://azbyka.ru/otechnik/Istorija\_Tserkvi/i udeiskie\_drevnosti/18\_3) // Иудейские древности.

Однако, по мнению ряда учёных, этот фрагмент в тексте греческой рукописи является благочестивой вставкой христианского переписчика, сделанной на рубеже III и IV веков<sup>[11]</sup>. В настоящее время большинство исследователей считают текст Свидетельства Флавия частично интерполированным<sup>[12]</sup>. По мнению критиков<sup>[каких?]</sup>, если бы Иосиф действительно поверил, что Иисус был Мессией, он бы не довольствовался таким маленьким отрывком, а, как минимум, написал бы отдельную книгу об Иисусе.

В 1912 году русский учёный А. Васильев опубликовал арабский текст сочинения христианского епископа и историка X века Агапия Манбиджского «Книга титулов» («Китаб аль-унван»), а в 1971 году израильский учёный Шломо Пинес обратил внимание на цитату Агапия из Иосифа Флавия, которая расходится с общепризнанной греческой версией Свидетельства Флавия, причём Христос назван Мессией:

В это время был мудрый человек по имени Иисус. Его образ жизни был похвальным, и он славился своей добродетелью; и многие люди из числа иудеев и других народов стали его учениками. Пилат осудил его на распятие и смерть; однако те, которые стали его учениками, не отреклись от своего ученичества. Они рассказывали, будто он явился им на третий день после своего распятия и был живым. В соответствии с этим он-де и был Мессия, о котором пророки предвещали чудеса [13][14][15].

— Агапий Манбиджский. 4а // Всемирная история / Пер. с араб. С. С. Аверинцева. — Т. II. Свидетельство Иосифа Флавия об Иисусе Христе.



*Христос перед народом,* Марк Антокольский, 1878

Тем не менее, по поводу приведённого отрывка также нет единого мнения среди исследователей. Он может отражать подлинный текст Иосифа Флавия, сохранившийся благодаря ранним переводам его сочинений на сирийский язык, а может быть вариацией христианской вставки, адаптированной для мусульманского окружения, в котором жил Агапий<sup>[16]</sup>.

Другим автором, упоминающим о Христе, является крупнейший римский историк Корнелий Тацит, написавший: «Христа, от имени которого происходит это название (христиан), казнил при Тиберии прокуратор Понтий Пилат»<sup>[17]</sup>.

Другой знаменитый римский историк Гай Светоний Транквилл в книге «Жизнь двенадцати цезарей», в главе Клавдий (25:4) пишет: «Иудеев, постоянно волнуемых Хрестом, он изгнал из Рима». Это известие написано на несколько лет позже свидетельств Тацита.

До нашего времени дошла переписка правителя Вифинии и Понта Плиния Младшего с императором Траяном, в котором Плиний сообщал, что «христиане в определённый день перед восходом солнца собирались вместе и совместно воспевали гимны Христу, как Богу, давали перед Ним обеты никогда не делать нечестия, не заниматься кражей, воровством или блудом, не нарушать данного слова, не удерживать данного им в залог».

Мифологическая школа в историографии признаёт образ Иисуса Христа мифическим, созданным на основе тотемических верований или земледельческих культов (особенно культов умирающего и воскресающего бога), подобно культу Осириса, Диониса, Адониса и др., представлений о самопожертвовании божеств в таких культах, или интерпретирует образ с точки зрения солярно-астральных представлений<sup>[18]</sup>.

В XX — начале XXI века аргументы в пользу неисторичности Иисуса высказывали такие американские и британские историки и филологи, как Джордж Альберт Уэллс (англ. George Albert Wells)<sup>[19]</sup>, Эрл Доэрти (англ. Earl Doherty)<sup>[20]</sup>, Д. М. Мёрдок (Acharya S), Тимоти Фрик (англ. Timothy Freke) и Питер Гэнди (англ. Peter Gandy)<sup>[21]</sup>, такие теологи, как Роберт Прайс (англ. Robert M. Price)<sup>[22]</sup> и Томас Томпсон (англ. Thomas L. Thompson)<sup>[23]</sup>, математик и логик Бертран Рассел<sup>[24]</sup>, а также писатели и учёные, представляющие движение «Новый атеизм»: биолог Ричард Докинз, физик Виктор Стенджер и др.

#### Версии происхождения Иисуса

Согласно христианскому вероучению, появление Иисуса представляет собой исполнение давнего пророчества о Мессии — Сыне Божием; Иисус был непорочно рождён от Святого Духа Девой Марией в городе Вифлееме.

В разные времена предлагался целый ряд альтернативных объяснений истории рождения Иисуса. В частности, оспаривалось предсказание пророка Исаии, согласно которому Мессия должен быть рождён девственницей (иудейские толкователи, как правило, утверждают, что пророчество Исаии вообще не имеет отношения к будущему Мессии и говорит о событиях, современных моменту произнесения пророчества; с этим соглашается и ряд светских исследователей Библии).

В античный период и позднее в антихристианской полемике высказывалась точка зрения о рождении Иисуса от внебрачной связи. Подобная гипотеза отвергается христианами как противоречащая целому ряду обстоятельств, в частности, повествованию Нового Завета о регулярном посещении Иисусом и его родными Иерусалимского Храма, в том числе описанию двенадцатилетнего Иисуса в Храме («сидящего посреди учителей, слушающего их и спрашивающего их» (Лк. 2:46).

Впрочем, это не мешало критикам подвергать сомнению аутентичность уже Нового Завета, несмотря на то, что Евангелия были написаны при жизни очевидцев происшедших событий, причём двое авторов, Матфей и Иоанн, были учениками Иисуса, постоянно находившимися вместе с ним.

#### Внешность и этническая принадлежность Иисуса

Основная статья: Вопрос о внешности и национальной принадлежности Иисуса Христа

Споры об этнической принадлежности Иисуса ведутся до сих пор. Христиане могут сказать, что Иисус родился в Вифлееме, а бо́льшее время пробыл в Галилее, где проживало смешанное население. Поэтому некоторые критики христианства пытаются предположить, что Христос мог и не быть этническим евреем<sup>[25]</sup>. Но Евангелие от Матфея говорит, что родители Иисуса были родом из Вифлеема Иудейского, и лишь после его рождения перебрались в Назарет.

Согласно 1Макк. 13:41, Симон Хасмоней, сбросивший иго Селевкидов, по просьбе галилеян изгнал из Галилеи язычников из Птолемаиды, Тира и Сидона и привёл «с великою радостью» в Иудею тех евреев, которые пожелали переселиться (1Макк. 5:14—23), хотя во времена Христа язычников в Галилее ещё было много [26]. Утверждение, что Галилея для Иудеи была «заграницей», — явное преувеличение. И та и другая были данниками Рима, и та и другая имели одну и ту же культуру, и та и другая относились к храмовой общине Иерусалима. Ирод Великий управлял Иудеей, Идумеей, Самарией, Галилеей, Переей, Гавлонитидой, Батанеей, Трахонидой, Итуреей и другими территориями Палестины. После его смерти в 4 году до н. э. страна была поделена на три области: 1) Иудея, Самария, Идумея; 2) Гавлонитида и Батанея; и 3) Перея и Галилея. Так что Галилея якобы стала для Иудеи «заграницей» только потому, что у Ирода было трое наследников, а не один.

Когда самаритянка спросила Иисуса: «как ты, будучи Иудей, просишь пить у меня, Самарянки?» (Ин. 4:9), — Он не отрицал своей принадлежности к иудейской общине. Однако, в аналогичной ситуации, когда иудеи спросили Христа, не является ли он самарянином (Ин. 8:48), Он оставил упрёк незамеченным (Ин. 8:49) [27]. Евангелия указывают еврейское происхождение Иисуса: согласно родословным, Он был семитом (Лк. 3:36), израильтянином (Мф. 1:2; Лк. 3:34) и иудеем (Мф. 1:2; Лк. 3:33).

Евангелие от Луки говорит, что Мать Иисуса — Мария была родственницей Елисаветы (Лк. 1:36), матери Иоанна Крестителя, а Елисавета была из рода Ааронова (Лк. 1:5) — из главного левитского рода священников.

Достоверно известно, что вход в Иерусалимский храм за ограду балюстрады иностранцам был запрещён под страхом смерти (Деян. 21:28)<sup>[28]</sup>. Иисус был евреем, иначе бы Он не смог проповедовать в Храме, на стенах которого находились надписи: «Ни один инородец не смеет войти за решётку и ограду святилища; кто будет схвачен, тот сам станет виновником собственной смерти»<sup>[29]</sup>.

# Жизнеописание Иисуса в Новом Завете



Древо Иессеево (родословие Иисуса в виде дерева). Русская икона, 1567—1568 гг.

#### Родословие

Основная статья: Родословие Иисуса

В Евангелиях от Матфея и от Луки указаны разные родословные Иисуса Христа (в Евангелии от Матфея приведена родословная Иисуса Христа от Авраама, в Евангелии от Луки — от Адама). Из них родословной Иосифа принято считать список, приводимый в Евангелии от Матфея 1:1—16<sup>[30][31]</sup>.

Евсевий Кесарийский в «Церковной истории» объясняет различие тем, что в Иудее поколения исчисляли двумя способами: «по природе» и «по закону».

Имена поколений в Израиле исчисляли или по природе, или по закону: по природе, когда имелось преемство законных сыновей; по закону, когда по смерти бездетного брата его брат своему чаду давал имя умершего. Тогда не было ещё ясной надежды на воскресение и будущее обетование считали заодно со смертным воскресением: имя умершего должно было сохраниться навеки. Поэтому из лиц, упоминаемых в этом родословии, некоторые были законными наследниками своих отцов по природе, другие же рождены были одними отцами, а по имени принадлежали иным. Упоминали же тех и других: и действительных отцов, и тех, кто были как

бы отцами. Таким образом, ни то, ни другое Евангелие не ошибается, исчисляя имена по природе и по закону.

— Евсевий Кесарийский. Церковная история, II:7 (https://azbyka.ru/o technik/Evsevij\_Kesarijskij/tserkovnaja-istorija/1) . Азбука веры.

Со времён Реформации широкое распространение получила точка зрения, согласно которой Лука прослеживает родословную Иисуса по материнской линии (Лук. 3:23—38), через Марию. Значительная часть исследователей [32] объясняет воспроизведение родословной Иисуса Христа в Евангелиях по линии Иосифа Обручника тем, что иудейская традиция признавала бо́льшую значимость факта формального усыновления, чем факта физического отцовства и материнства.

#### **Хронология**

См. также: Хронология христианства § Жизнь Христа

Существует несколько распространённых датировок жизни Иисуса. Большинство из них лежит в следующем диапазоне дат $^{[2]}$ :

- 7—4 годы до н. э. Рождество Иисуса Христа. Он родился во второй половине правления императора Августа и в последние года царствования Ирода.
- 26—29 крещение Иисуса Христа от св. Иоанна Предтечи. Вскоре после этого призыв апостолов и выход Иисуса Христа на общественную проповедь.
- 30—33 Крестная смерть Иисуса Христа. Распят в пятницу, день Пасхи, 14 или 15-го нисана. Предпринимались попытки вычислить дату распятия, используя еврейский календарь (который в современном виде сформировался значительно позже, в 359 году).

Дата рождения Иисуса Христа определена весьма приблизительно. Самым ранним обычно называется 12 год до н. э. (год прохождения кометы Галлея, которая, по некоторым предположениям, могла быть так называемой Вифлеемской звездой), а самым поздним — 4 год до н. э. (год смерти Ирода Великого).

Точную дату смерти Иисуса Христа множество исследователей пытались определить на основании астрономических данных, сопоставляя их со свидетельствами Евангелий о том, что Иисус был распят в пятницу накануне еврейской Пасхи, которая празднуется с вечера 15 нисана, то есть Иисус был распят в пятницу 14 нисана до захода солнца.

В настоящее время наиболее вероятными годами смерти Иисуса считаются 30 и 33 годы н. э.

Методы расчёта даты смерти Иисуса на основании времени новолуния критиковались учёными как несоответствующие фактическому календарю того времени, который был основан на наблюдениях за фазами Луны и сильно зависел от субъективных факторов (принятия коллегиального решения синедрионом о начале месяца и о добавлении дополнительного месяца в году). Определение даты Пасхи на основании астрономических расчётов в еврейском календаре было установлено значительно позже, в связи с невозможностью традиционного для иудаизма времен Второго храма определения начала месяца на основании заявлений свидетелей о появлении новой луны.

#### Рождение и ранние годы жизни

#### Рождество

Основные статьи: Рождество Христово и Троица



Рождество Христово, икона Андрея Рублёва

Согласно христианскому вероучению, появление Иисуса — исполнение давнего пророчества о Мессии — Сыне Божием; Иисус был непорочно рождён от Святого Духа Девой Марией, в городе Вифлеем (Мф. 2:1), где ему пришли поклониться волхвы (традиционно считается, что их было трое) как будущему иудейскому царю. После рождения Иисус был увезён родителями в Египет (Мф. 2:14). После смерти царя Ирода Иисус со своими родителями вернулся в Назарет.

Большинство христианских конфессий исповедует непорочное зачатие Христа (от Святого Духа). Некоторые считают сверхъестественным не только зачатие, но и рождение Иисуса, совершенно безболезненное, при котором не нарушилась девственность Девы Марии. Так, в православном задостойнике говорится: «Бог из боку

твоею пройде» — как и сквозь двери затворённые. Это, в частности, изобразил Андрей Рублёв на иконе «Рождества», где Богородица смиренно отвела взгляд в сторону, склонив голову.

По указанию Ангела Господня, практически сразу после своего рождения Иисус был увезён Марией и Иосифом в Египет (бегство в Египет). Причиной бегства стало задуманное иудейским царём Иродом Великим убийство младенцев в Вифлееме (чтобы умертвить в их числе и будущего иудейского царя). В Египте родители с Иисусом пребывали недолго: они вернулись на родину после смерти Ирода, когда Иисус был ещё младенцем (Мф. 2:19—21).



*Сретение*. Дуччо ди Буонинсенья, Маэста, фрагмент, ок. 1308—1311 гг.

#### Обрезание и Сретение Иисуса

Основная статья: Сретение Господне

Согласно Евангелию от Луки, по ветхозаветной традиции, на восьмой день от рождения Младенца обрезали и дали Ему имя Иисус, наречённое Ангелом прежде зачатия Его во чреве. 40-дневный младенец Иисус был принесён родителями в Иерусалимский Храм для совершения обряда жертвоприношения, по их бедности, двух горлиц или двух птенцов голубиных, «знаменующих, что каждый первенец-младенец мужского пола посвящается Господу» (Лк. 2:22—24).

Навстречу вышел старец по имени Симеон, встретил Марию и Иосифа с младенцем Иисусом на руках, обратился к ним с пророческими словами «и сказал Марии, Матери Его: се, лежит Сей на падение и на восстание многих в Израиле и в предмет пререканий, — и Тебе Самой оружие пройдёт душу, — да откроются помышления многих сердец» (Лк. 2:34—35).

После того, как Симеон Богоприимец произнёс благословения, находившаяся при храме старица Анна, «дочь Фануилова, от колена Асирова, достигшая глубокой старости, прожив с

мужем от девства своего семь лет» (Лк. 2:36), также «славила Господа и говорила о Нём всем, ожидавшим избавления в Иерусалиме» (Лк. 2:38).

#### Жизнь Иисуса до начала публичного служения

О дальнейших событиях жизни Христа вплоть до Крещения Его во взрослом возрасте Евангелия не сообщают, за исключением эпизода, приведённого в Евангелии от Луки гл. 2:41—52, где евангелист повествует о посещении Иерусалимского храма Святым семейством с 12-летним Иисусом.

#### Крещение и искушение Христа



Икона *Крещение Господне* с сюжетами искушений. Палех, XIX в.

Основные статьи: Крещение Христово и Искушение Христа

Евангелие гласит, что в возрасте около 30 лет (Лк. 3:23) Иисус вышел на общественное служение, которое начал с принятия крещения от Иоанна Крестителя на реке Иордан.

Когда к Иоанну, много проповедовавшему о скором пришествии Мессии, пришёл Иисус, то удивлённый Иоанн сказал: *«мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне?»* 

На это Иисус ответил, что *«надлежит нам исполнить всякую правду»* (Мф. 3:14, 15) и принял крещение от Иоанна.

Во время крещения «отверзлось небо, и Дух Святый нисшёл на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес, глаголющий: Ты Сын Мой Возлюбленный; в Тебе Моё благоволение!» (Лк. 3:21, 22)

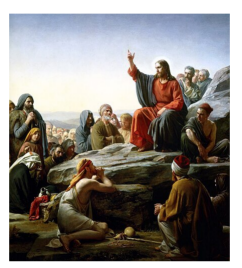
После своего крещения (Марк в своём Евангелии ставит акцент, что это произошло немедленно после крещения) Иисус Христос, ведомый Духом, удалился в пустыню, чтобы

в уединении, молитве и посте подготовиться к исполнению миссии, с которой пришёл на землю.

По истечении сорока дней, в продолжение которых Иисус *«был искушаем от диавола и ничего не ел в эти дни, а по прошествии их напоследок взалкал»* (Лк. 4:2).

Тогда к Иисусу приступил дьявол и тремя обольщениями попытался соблазнить на грех, как всякого человека.

Выдержав все искушения дьявола, Иисус приступил к своей проповеди и общественному служению.



Нагорная проповедь. К. Г. Блох. 1877 г. Масло на меди. Датский музей национальной истории. Фредериксборг

#### Общественное служение

Основные статьи: Евангелие, Нагорная проповедь и Чудеса Христовы

Иисус выступил с проповедью о покаянии перед лицом наступления Царства Божьего (Мф. 4:13).

Иисус начал учить, что Сыну Божьему предстоит жестоко пострадать и умереть на кресте, и что Его жертва— есть пища, необходимая всем для вечной жизни.

Кроме того, Христос подтвердил и расширил закон Моисея: согласно заповеди, прежде всего, всем существом своим любить Бога (Лк. 18:10—14) и ближних своих (всех людей) как самого себя. При этом не любить мира и всего, что в мире (то есть не привязываться к ценностям материального мира) и «не бояться убивающих тело, души же не могущих убить» (Мф. 10:28).

Несмотря на то, что центром проповеди Христа был священный город Иерусалим, Он дольше всего со своей проповедью путешествовал по Галилее, где Его принимали более

радостно. Также Иисус проходил и по Самарии, Десятиградию, бывал в пределах Тира и Сидона.

Вокруг Христа собралось много последователей, из которых Он избрал сначала 12 ближайших учеников — апостолов (Лк. 6:13—16), затем других 70 (Лк. 10:1—17) уже менее приближённых, которых также называют апостолами, некоторые из них, впрочем, уже вскоре отошли от Христа (Ин. 6:66). Апостол Павел сообщает, что на момент крестной смерти и воскресения Христа у Него было более 500 последователей (1Кор. 15:6).

Своё учение Иисус подкреплял различными чудесами и прославляется как пророк и целитель неизлечимых болезней. Он воскрешал мёртвых, укрощал бурю, превращал воду в вино, пятью хлебами насытил пять тысяч человек и многое другое.

В Евангелии от Иоанна указывается, что Иисус четыре раза был в Иерусалиме на ежегодном праздновании Пасхи, отсюда делается вывод, что общественное служение Христа продолжалось примерно три с половиной года.

#### Последняя (страстная) неделя



Страсти Христовы, анонимный художник XV в., Нидерланды

Основная статья: Страсти Христовы

События последних дней земной жизни Иисуса Христа, принёсшие ему физические и духовные страдания, относят к Страстям (страданиям) Христовым. Церковь вспоминает их в последние дни перед Пасхой, в Страстную неделю. Особое место среди Страстей Христовых занимают события, произошедшие после Тайной Вечери: арест, суд, бичевание и казнь. Распятие — кульминационный момент Страстей Христовых.

Христиане верят, что многие из Страстей были предсказаны пророками Ветхого Завета и самим Иисусом Христом.

#### Вход Господень в Иерусалим и проповедь в Храме

Евангелие от Матфея (главы 21—23), от Марка (11—12), Луки (19 глава с 28 стиха по 21 главу включительно), Иоанна (12:12 и далее).

#### Тайная вечеря

Основные статьи: Тайная вечеря и Омовение ног

#### Предательство Иуды

Основные статьи: Поцелуй Иуды и Тридцать сребреников

#### Суд



Ecce Homo. Пилат обращается к толпе иудеев, призывая помиловать Христа. Антонио Чизери, 1862 г.

Основная статья: Суд Пилата

Иудейские первосвященники, осудив на Синедрионе Иисуса Христа на смерть, не могли сами привести приговор в исполнение без утверждения римским наместником.

По мнению некоторых исследователей, Синедрион признал Иисуса лжепророком на основании слов Второзакония: «но пророка, который дерзнёт говорить Моим именем то, чего Я не повелел ему говорить, и который будет говорить именем богов иных, такого пророка предайте смерти» (Втор. 18:20—22). Иисус же говорил следующее: «Вас мир не может ненавидеть, а Меня ненавидит, потому что Я свидетельствую о нем, что дела его злы» (Ин. 7:7).

После неудачных попыток первосвященников обвинить Иисуса в формальном нарушении иудейского закона (см. Ветхий Завет), Иисус был передан римскому прокуратору Иудеи Понтию Пилату (26—36 годы).

На суде прокуратор спросил: «Ты Царь иудейский?»

Этот вопрос был обусловлен тем, что притязание на власть в качестве Царя Иудейского, согласно римским законам, квалифицировалось как опасное преступление против

#### Римской империи<sup>[33]</sup>.

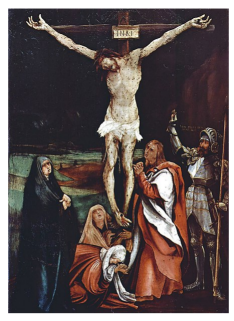
Ответом на этот вопрос стали слова Христа: «*Ты говоришь, что Я Царь. Я на то родился и на то пришёл в мир, чтобы свидетельствовать о истине*» (Ин. 18:29—38). Пилат, не найдя в Иисусе вины, склонился к тому, чтобы отпустить его, и сказал первосвященникам: *«Я не нахожу никакой вины в этом человеке»* (Лк. 23:4).

Решение Понтия Пилата вызвало волнение иудейской толпы, направляемой старейшинами и первосвященниками. Стараясь не допустить беспорядков, Пилат обратился к толпе с предложением отпустить Христа, следуя давнему обычаю отпускать на Пасху одного из преступников: «Итак, когда собрались они, сказал им Пилат: кого хотите, чтобы я отпустил вам: Варавву, или Иисуса, называемого Христом?» (Мф. 27:17, 18). Но толпа кричала: «Да будет распят» (Мф. 27:22).

В качестве последней попытки избавить Иисуса от смерти Пилат велел на глазах толпы бить Его, надеясь, что недовольные удовлетворятся видом окровавленного Осуждённого. Но иудеи заявили, что Иисус непременно «должен умереть, потому что сделал Себя Сыном Божиим. Пилат, услышав это слово, больше убоялся. И опять вошел в преторию и сказал Иисусу: откуда Ты? Но Иисус не дал ему ответа. Пилат говорит Ему: мне ли не отвечаешь? не знаешь ли, что я имею власть распять Тебя и власть имею отпустить Тебя? Иисус отвечал: ты не имел бы надо Мною никакой власти, если бы не было дано тебе свыше; посему более греха на том, кто предал Меня тебе. С этого [времени] Пилат искал отпустить Его. Иудеи же кричали: если отпустишь Его, ты не друг кесарю; всякий, делающий себя царём, противник кесарю» (Ин. 19:7—12).

Убоявшись людей, Пилат вынес смертный приговор — приговорил Иисуса к распятию, а сам *«умыл руки перед народом, и сказал: невиновен я в крови Праведника Сего»*. На что народ воскликнул: *«кровь Его на нас и на детях наших»* (Мф. 27:24, 25).

#### Распятие



Распятие. Маттиас Грюневальд, ок. 1500—1508 гг.

Основные статьи: Распятие Христово и Оплакивание Христа

По приговору Понтия Пилата Иисус был распят за стенами Иерусалима на горе Голгофе, куда он, согласно евангельскому рассказу, сам нёс свой крест.

Вместе с ним были распяты два разбойника.

Несмотря на тяжелейшие предсмертные страдания, уже на кресте Христос произнёс несколько фраз:

«Отче! прости им, ибо не знают, что делают» (Лк. 23:34).

Покаявшемуся разбойнику сказал: «Истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю» (Лк. 23:43).

Матери Своей: «Жено! се, сын Твой» (Ин. 19:26).

Ученику своему: «Се, Матерь твоя!» (Ин. 19:27)

«Жажду» (Ин. 19:28).

«Элои! Элои! ламма савахфани? — что значит: Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?» (Мк. 15:34)

«Отче! в руки Твои предаю дух Мой» (Лк. 23:46).

«Совершилось!» (Ин. 19:30).

В момент смерти Иисуса померкло солнце, в Иерусалимском храме разодралась завеса, которая отделяла святое святых от остальной части храма, случилось землетрясение и воскресение многих усопших святых (Мф. 27:51—53).

После смерти Иисуса на кресте один из воинов воткнул ему в подреберье копьё (для удостоверении в Его смерти).

Далее об этих воинах упоминается, что «некоторые из стражи, войдя в город, объявили первосвященникам о всем бывшем. И сии, собравшись со старейшинами и сделав совещание, довольно денег дали воинам, и сказали: скажите, что ученики Его, придя ночью, украли Его, когда мы спали; и, если слух об этом дойдет до правителя, мы убедим его, и вас от неприятности избавим. Они, взяв деньги, поступили, как научены были; и пронеслось слово сие между иудеями до сего дня» (Мф. 28:11—15).

#### Иисус во гробе, сошествие Христа в ад

Основные статьи: Погребение Христа, Три дня и три ночи и Сошествие Христа в ад

С разрешения Пилата тело Иисуса было взято Иосифом Аримафейским для погребения, которое он совершил вместе с Никодимом в ранее не использованной гробнице, которая была вырублена в скале, находившейся на земле в собственности Иосифа, около сада, близкого к Голгофе.

Согласно христианскому преданию, основанному на первом послании апостола Петра (1Пет. 3:18, 19), после погребения Иисус спустился в ад и, сокрушив его ворота, принёс в преисподнюю свою евангельскую проповедь, освободил заключённые там души и вывел из ада всех ветхозаветных праведников, в том числе Адама и Еву<sup>[34]</sup>.



Воскресение Христово (створка Тржебоньского алтаря)

В православной иконографии на иконе Воскресения Христова изображается момент схождения Спасителя в ад и изведения из ада душ ветхозаветных праведников.

В католицизме чаще распространены изображения упавших, ослеплённых, перепуганных, оцепенённых воинов, напрасно стерегущих внезапно опустевший гроб Иисуса (Мф. 28:2—4).

#### После Воскресения

В Евангелиях описаны только события после воскресения Иисуса, но само воскресение не описано.

Воскресная стихира Октоиха указывает, что момент воскресения Иисуса (так же, как и моменты Его воплощения и рождения) не видели не только люди, но даже ангелы. Этим подчёркивается непостижимость тайны Христа.

#### Явления Христа ученикам после воскресения

Основные статьи: Воскресение Иисуса, Фома Неверующий и Явления Христа ученикам

Момент обнаружения опустевшего гроба Христова в разных Евангелиях описан с различиями. Согласно Иоанну (Ин. 20:1—15), Мария Магдалина одна (по другим версиям, жен-мироносиц было больше) пришла после субботы к гробу Христа и увидела, что он пуст. Ей явились два ангела и сам Иисус, Которого она не сразу узнала, также явился некоторым из апостолов, которые также не сразу Его узнали [35], потому что он был совершенно в другом обличии [36]. Вечером Христос чудесным образом явился своим ученикам, среди которых не было Фомы Близнеца. Фома, пришедши, не поверил в рассказы о воскресении Спасителя, пока не увидел собственными глазами Иисуса и не потрогал руками раны от гвоздей на Его теле и пробитые копьём рёбра Христа. При многократных явлениях верным своим последователям: в Иерусалиме, в его окрестностях, и на море Галилейском, воскресший Иисус обещал послать им Духа Святого и дал Великое поручение соблюдать все Его наставления («соблюдать все, что Я повелел вам») и проповедовать Его во всех странах и народах.

Воскресение Христа в христианстве считается самым радостным событием в истории человечества (как вариант — вместе с Рождеством). Оно вспоминается каждую богослужебную неделю в воскресенье, а также в честь него празднуется главный праздник богослужебного года — Воскресение Христово (Пасха).

#### Вознесение

Основная статья: Вознесение Господне

После своего воскресения Иисус в течение сорока дней являлся собранным вместе апостолам, укрепляя их веру в Него. В сороковой день Христос ещё раз явился ученикам, подтвердил всё сказанное Им прежде и повёл их за город на гору Елеонскую. Апостолы ожидали от своего Учителя чего-то особенного:

...не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю? Он же сказал им: не ваше дело знать времена или сроки, которые Отец положил в Своей власти, но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святый; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли. Сказав сие, Он поднялся в глазах их, и облако взяло Его из вида их. И когда они смотрели на небо, во время восхождения Его, вдруг предстали им два мужа в белой одежде и сказали: мужи Галилейские! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет таким же образом, как вы видели Его восходящим на небо.

*— Деян. 1:6—11* 

# Учение Иисуса Христа

Эта статья или раздел нуждается в переработке.

Основные статьи: **Символ веры, Заповеди Иисуса Христа, Евангелие, Заповеди любви и Притчи Иисуса Христа** 

Учение Иисуса в Новом Завете изложено в виде отдельных высказываний, проповедей и притч. Его деяния (чудеса, исцеления, воскрешения) и образ жизни также рассматриваются в качестве выражения учения через дела, а не через слова.

#### Основные особенности

Важное значение в христианском учении имеет Нагорная проповедь Иисуса и Его высказывания о любви к Богу и ближним:

«возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душею твоею и всем разумением твоим — сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя; на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки» (Мф. 22:37—40).

В Нагорной проповеди Иисус подтвердил преемственность Его учения и учения Танаха

(Закона, Пророков и Писаний):

«Не думайте, что Я пришел нарушить закон или пророков: не нарушить пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится всё» (Мф. 5:17, 18).

В Нагорной проповеди и в притчах о Царстве Небесном Иисус говорил о духовном характере Царства Божьего и делал акцент на вещах, которые относятся не к внешней религиозности, а к внутреннему состоянию человека, что отличало Его учение от учений фарисеев и саддукеев. Слова Иисуса о Царстве Небесном являются основанием христианского учения о Царстве Благодати, которое уже началось на земле, и только после Второго пришествия Христа Царство Божье придёт на землю как вечное Царство Славы.

#### Спасение

Основная статья: Спасение в христианстве

- 1. Необходимость покаяния: «С того времени Иисус начал проповедовать и говорить: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф. 4:17).
- 2. Необходимость рождения свыше: «Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:5).
- 3. Необходимость крещения: «Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет» (Мк. 16:16).
- 4. Необходимость веры: «вера твоя спасла тебя, иди с миром» (Лук. 7:50).
- 5. Для принятия дарованного спасения от человека требуется и личная воля, которая проявляется в приложении собственных усилий в следовании за Богом: «Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его» (Мф. 11:12).
- 6. Необходимость вкушения тела и крови Христовых в таинстве причащения: «если не будете есть Плоти Сына Человеческого и пить Крови Его, то не будете иметь в себе жизни» (Ин. 6:48—58).
- 7. Необходимость терпения: «терпением вашим спасайте души ваши» (Лук. 16:25, 21:19).
- 8. Необходимость оказывать милосердие ближним: «Будьте милосердны, как и Отец ваш милосерден» (Лк. 6:31—36); «Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут» (Мф. 5:7); «Не судите, да не судимы будете, ибо каким судом судите, таким будете судимы; и какою мерою мерите, такою и вам будут мерить» (Мф. 7:1—2); см. также Притча о немилосердном должнике (Мф. 18:23—35).

#### Личное благочестие

См. также: Заповеди Иисуса Христа и Христианская этика

- 1. Любовь к ближнему: «Итак во всём, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки» (Мф. 7:12).
- 2. Необходимость отречения от самого себя (самопожертвование): *«кто не берет креста своего и следует за Мною, тот не достоин Меня»* (Мф. 10:38).
- 3. Доброжелательность: «любите врагов ваших» (Мф. 5:44), (Мк. 8:34); «не противься злому. Но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую; и кто захочет судиться с тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду; и кто принудит тебя идти с ним одно поприще, иди с ним два» (Мф. 5:39).
- 4. Недопустимость развода с целью заключения нового брачного союза, и порицание брака с разведёнными: «Всякий, разводящийся с женою своею и женящийся на другой, прелюбодействует, и всякий, женящийся на разведённой с мужем, прелюбодействует» (Лк. 16:18).
- 5. Необходимость проповеди Евангелия всем народам и их крещение: «Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам» (Мф. 28:19—20).
- 6. Отказ от стремления к материальным благам: «Не можете служить Богу и богатству» (Мф. 6:24); «Не собирайте себе сокровищ на земле» (Мф. 6:19); «не заботьтесь для души вашей, что вам есть и что пить, ни для тела вашего, во что одеться» (Мф. 6:25), а «ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это всё приложится вам» (Мф. 6:33); «удобнее верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в Царство Божие» (Мф. 19:24); «блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное» (Мф. 5:3); «горе вам, богатые!» (Лк. 6:24); «горе вам, пресыщенные ныне! ибо взалчете» (Лк. 6:25); см. также Притча о богаче и Лазаре (Лк. 16:19—31).
- 7. Необходимость благотворительности: «как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф. 25:40); «продай имение твое и раздай нищим; и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи и следуй за Мною» (Мф. 19:21); «благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего» (Лк. 6:35); «всякому, просящему у тебя, давай, и от взявшего твое не требуй назад» (Лк. 6:30); «давайте, и дастся вам» (Лк. 6:38); «подавайте лучше милостыню из того, что у вас есть, тогда всё будет у вас чисто» (Лк. 11:41); см. также Притча о добром самарянине (Лк. 10:25—37).
- 8. Осуждение лицемерия: «Берегитесь закваски фарисейской, которая есть лицемерие» (Лк. 12:1); «не творите милостыни вашей пред людьми с тем, чтобы они видели вас: иначе не будет вам награды от Отца вашего Небесного» (Мф. 6:1); «когда молишься, не будь, как лицемеры, которые любят в синагогах и на углах улиц, останавливаясь,

молиться, чтобы показаться перед людьми» (Мф. 6:5); «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что очищаете внешность чаши и блюда, между тем как внутри они полны хищения и неправды» (Мф. 23:25).

9. Стремление к истине: «блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся» (Мф. 5:4); «Я есмь путь и истина и жизнь» (Ин. 14:6); «благодать же и истина произошли чрез Иисуса Христа» (Ин. 11:7); «всякий, кто от истины, слушает гласа Моего» (Ин. 18:37); «и познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. 8:32); «царствие небесное внутри вас суть» (Лк. 17:21).

#### Иисус о молитве и посте

Евангелия содержат наставления Иисуса на тему молитвы, в которых он указывает на важность молитвы и настойчивости в молитве и предупреждал не подражать фарисеям и язычникам в молитве (многословием и лицемерной религиозностью).

Высказывания Иисуса на тему поста и молитвы содержатся в Нагорной проповеди и некоторых притчах (притча о мытаре и фарисее, о неправедном судье, о просящем хлеба в полночь у друга), а также в наставлениях ученикам. Наставляя своих учеников, Иисус Христос сказал им: «Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение: дух бодр, плоть же немощна» (Мф. 26:41).

Как своим примером, так и в своих поучениях Иисус Христос постоянно указывал на спасительное значение молитвы: «Смотрите, бодрствуйте, молитесь, ибо не знаете, когда наступит это время» (Мк. 13:33), «итак, бодрствуйте на всякое время и молитесь» (Лк. 21:36).

В наставлениях о молитве и посте общей темой является предупреждение о недопустимости лицемерия (Мф. 6:5, Мф. 6:16).

#### Молитва Господня

Основная статья: Отче наш



Отче наш. Джеймс Тиссо

Согласно книгам Нового Завета, Иисус Христос научил своих учеников молитве «Отче наш», которая до настоящего времени рассматривается как главная молитва в христианстве. Текст молитвы приводится в Евангелиях от Матфея (6:9—13) и от Луки (11:2—4). Вариант молитвы в Синодальном переводе: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое; да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе; хлеб наш насущный дай нам на сей день; и прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим; и не введи нас в искушение, но избавь нас от лукавого. Ибо Твое есть Царство и сила и слава во веки. Аминь. (Мф. 6:9—13)

#### Молитва мытаря и Иисусова молитва

Основные статьи: Молитва мытаря и Иисусова молитва

Одной из наиболее распространённых молитв в православном христианстве является Иисусова молитва, содержащая обращение к Иисусу Христу, как Сыну Божию и истинному Богу, с просьбой о помиловании. Текст молитвы:

Господи, Иисусе Христе, Сы́не Божий, поми́луй меня́ (мя) грешнаго.

— Святитель Феофан. Святоотеческие наставления о молитве и трезвении или внимании в сердце к Богу (https://azbyka.ru/otechnik/ Feofan\_Zatvornik/svjatye-ottsy-o-molitve-i-trezvenii/) . —  $\underline{M}$ ., 1889.

Молитва заимствована из евангельской притчи о мытаре и фарисее (Лк. 18:9—14), в которой Христос подчеркнул, что смиренная молитва мытаря: *«Боже! будь милостив ко мне грешнику!»*, превыше горделивой молитвы фарисея. Также носит название молитва мытаря.

#### Эсхатология



В. М. Васнецов, Воинствующий Христос, 1887

- 1. Учение о последних временах (Mф. 24:3-44, Лк. 21:5-36),
- 2. Конец света,
- 3. Второе пришествие Иисуса Христа,
- 4. Страшный суд (Мф. 25:31-46),
- 5. Вечная жизнь.
- 6. Восхищение (вознесение) спасённых на небеса.

#### Учение Иисуса и христианство

В результате проповеди Иисуса Христа в Палестине возникло новое религиозное направление под названием Христианство.

В 2008 году в мире насчитывалось более 1 млрд человек, называющих себя христианами.

Существуют различные христианские конфессии, отличающиеся друг от друга во взглядах на некоторые вопросы вероучения<sup>[37]</sup>.

# Иисус Христос с точки зрения других религий

#### Иудаизм

См. также: Иудаизм и христианство и Мессия

Для современного иудаизма личность Иисуса не имеет никакого религиозного значения и признание его мессианской роли и, соответственно, использование титула «Христос» по отношению к нему абсолютно неприемлемо<sup>[38]</sup>. В иудейских текстах той эпохи нет ни одного упоминания его личности, которое можно было бы достоверно идентифицировать с Иисусом из Назарета.

В нецензурированной версии Вавилонского Талмуда упоминается проповедник, которого некоторые еврейские исследователи отождествляют с Иисусом из Назарета<sup>[39]</sup>, несмотря на значительные фактологические и временные расхождения между сведениями о нём и евангельской фабулой.

Злоумышленник этот был Йешуа из Ноцрата<sup>[40]</sup> — еврей. Хотя отец его был нееврей и только мать была еврейка, закон гласит, что родившийся от нееврея (даже раба) и дочери Израиля — еврей<sup>[41]</sup>. Имя же, которым его нарекли<sup>[42]</sup>, потворствовало его безмерной наглости. Он выдавал себя за посланца Божьего, который явился, чтобы разъяснить неясности в Торе, утверждая, что он Машиах<sup>[43]</sup>, обещанный нам всеми пророками. Его истолкование Торы, в полном соответствии с его замыслом, вело к упразднению её и всех её заповедей и допускало нарушение всех её предостережений. Мудрецы наши, благословенна их память, разгадали его замысел прежде, чем он достиг широкой известности в народе, и поступили с ним так, как он того заслуживал.

— Рамбам. ч. 1 // Послание в Йемен, или Врата Надежды (https://jhist.org/traditions/mashiah\_006.htm) .

С точки зрения иудаизма, в Ветхом Завете (Танахе) главным критерием прихода Мессии является изложенное в пророчестве Исайи: «Притеснителя не станет, грабёж прекратится, попирающие исчезнут с земли» (Ис. 16:4).

Помимо течений раввинистического иудаизма (ортодоксальный, реформистский и консервативный), существует ещё и мессианский иудаизм, признающий Иисуса еврейским Мессией. Это течение не признаётся раввинистическим иудаизмом частью этой религии.

#### Индуизм

Некоторые<sup>[кто?]</sup> индуисты считают, что Иисус был аватарой или садху, и указывают на сходство между учением Кришны и Иисуса<sup>[44][45]</sup>. Парамаханса Йогананда в «Автобиографии йога» утверждал, что Иисус был реинкарнацией Елисея и учеником Иоанна Крестителя, который, в свою очередь, был реинкарнацией Илии<sup>[46]</sup>.

#### Буддизм

В Центральной и Юго-Восточной Азии распространено верование, что Иисус путешествовал в этих землях<sup>[47]</sup>.

В буддизме есть несколько точек зрения на Иисуса. Некоторые буддисты, в том числе Далай-лама XIV<sup>[48]</sup>, считают, что Иисус — бодхисаттва, который посвятил свою жизнь на благо людей. Учитель Дзен XIV века Гэсан, услышав несколько высказываний Иисуса из Евангелия, заметил, что тот был просветлённым человеком и весьма близким к буддизму<sup>[49]</sup>.

#### Ислам

Основная статья: Иса ибн Марьям



Иса (Иисус) с апостолами. Ислам запрещает изображать лицо небесных посланников

В исламе Иисус (араб. عيسى 'Иса) под именем Иса ибн Марьям почитается как приближённый и посланник Аллаха, и как один из пяти главных пророков (наряду с Адамом, Моисеем и др.). Об Исе говорится как об аль-Масихе, то есть Мессии. Ему было ниспослано откровение — Инджиль («Евангелие от Иисуса Христа»)<sup>[50]</sup>.

Согласно Корану, иудеи «не убили его и не распяли, а это только показалось им ... Аллах вознёс его к Себе»<sup>[51]</sup>.

В Дамаске один из трёх минаретов мечети Омеяйдов (тот, что расположен с юговосточной стороны), носит имя Иса ибн Марьям. Согласно пророчеству, именно по нему накануне Страшного Суда с небес на землю сойдёт Иисус Христос.

Об Исе говорится лишь в двух источниках: Коран и сборники хадисов<sup>[52]</sup>, которые появились примерно 600 лет спустя после событий исторического Иисуса и являются высказываниями Мухаммеда.

#### Мормонизм

Мормоны отождествляют Иисуса Христа с Иеговой Ветхого Завета и считают, что именно он, действуя под руководством Бога-Отца, сотворил Землю согласно словам Нового Завета: «Всё чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть» (Ин. 1:3)<sup>[53]</sup>.

Мормоны признают новозаветную историю рождения, жизни, распятия и воскресения Иисуса Христа. Мормонизм, как и традиционное христианство, признаёт Иисуса Христа Сыном Божиим, Мессией, Спасителем человечества, выступающим посредником между Богом и людьми. Он отдал свою жизнь, чтобы искупить грехи рода человеческого [54].

Мормоны считают, что после воскресения Иисус Христос являлся людям в Америке, о чём повествует Книга Мормона. Они считают, что Иисус Христос будет править на Земле в последнюю тысячу лет её существования<sup>[54]</sup>.

Мормоны утверждают, что первоначальная церковь, основанная Иисусом Христом, исчезла во II веке и была восстановлена лишь в первой половине XIX века<sup>[54]</sup>. Основателем Церкви Иисуса Христа Святых последних дней был Джозеф Смит.

#### Свидетели Иеговы

Свидетели Иеговы считают Иисуса Христа Сыном Бога, но не Богом или Творцом [55]. Согласно Библии, Бог, Отец не имеет ни начала ни конца (Псалом 89:3), в свою очередь Иисус, в их понимании, является тем, кого Отец сотворил самого первого: «Он — образ невидимого Бога, первенец из всего творения» (Колоссянам 1:15, НМ). Иисус подчинён Отцу и не равен ему, в подтверждение чего приводятся слова: «...Отец Мой более Меня» (Иоанна 14:28). Также свидетели Иеговы считают, что согласно Библии (Даниила 10:13,21; 12:1 и Откровение Иоанна 12:7) Иисус Христос до своего прихода на землю был Архангелом Михаилом, а затем, после воскресения, снова обрёл прежнюю духовную природу ангела, то есть став духовной личностью, второй во Вселенной, после Отца. Кроме того, они верят что Иисус был распят не на кресте, а на столбе без горизонтальной перекладины [56], и, соответственно, не используют символику креста в поклонении Богу, как и какие-либо другие изображения (Исход 20:4,5). Также они считают, что согласно пророчествам Иисус в настоящее время является Царём Царства Бога, установленного в 1914 году (Даниила 7:13, 14), и осуществляет руководство над делом проповеди Благой

Вести, которое ещё при жизни заповедовал своим последователям (Матфея 28:19, 20; 24:14).

Вероучение свидетелей Иеговы о том, что Христос был сотворён когда-то во времени, находясь в противоречии с христологией подавляющего большинства христианских конфессий, напоминает одно из ранних (IV—VI вв.) ответвлений в христианском богословии — арианство (отвергнуто на первом и на втором Вселенских соборах)<sup>[57]</sup>.

#### Гностицизм

Основная статья: Гностицизм

В гностицизме, как и в раннем христианстве, не было единого представления об Иисусе Христе, что обуславливалось множеством различных учений.

Так, например, в апокрифе «Премудрость Иисуса Христа» Иисус вообще отсутствует (это имя стоит только в заголовке), а Спаситель, Христос, является сыном Человека, который был явлен Богом-Отцом как его образ, чтобы через него — Человека! — люди обрели спасение. Обыграв евангельское выражение «Сын Человека» (как утверждает А. И. Еланская, доктор филологических наук, почётный президент Международной ассоциации коптологов, перевод «человеческий» был сделан именно для того, чтобы избежать подобной персонификации), гностики ввели образ Человека в свою систему. Что касается самого Иисуса Христа, то он был разделён на две разные сущности. Так, в валентинианской системе Человек входит в Огдоаду, Восемерицу высших Эонов, а два из этих Эонов, Ум и Истина, породили Христа и Святого Духа (женскую ипостась Христа), в то время как Иисус Спаситель — тринадцатый Эон, рождённый всей Плеромой (совокупностью) Эонов [58].

Так, в книге Ипполита Римского сохранились представления гностиков о пришествии Спасителя:

(35,2) ... После того, как оформление мира завершилось, настало наконец время «откровения Сына Божьего» (Rom. 8:9), то есть Демиурга, который был сокрыт и в котором был спрятан душевный человек, и «покрывало было на его сердце» (2 Cor. 8:19). (3) Когда настало время удалить покрывало, Иисус был рождён через деву Марию, как об этом сказано: «Святой Дух снизойдёт на тебя», — то есть Дух Софии, — «и сила Всевышнего осенит тебя», — то есть [сила] Демиурга, — «поэтому порождение твоё будет называться святым» (Lc. 1:35). (4) Он рождён не только от Всевышнего (Демиурга), в отличие от тех, которые были созданы по подобию Адама одним только Демиургом. Иисус — это «новый человек» (Eph. 2:15),

рождённый от Святого Духа и Всевышнего, то есть от Софии и Демиурга. Демиург сформировал его тело, Святой же Дух— его сущность. Небесный Логос спустился из Огдоады и прошёл через Марию.

— Ипполит Римский. Против ересей, IV:35:2—36:4 (https://azbyka.r u/otechnik/Irinej\_Lionskij/protiv-eresej/4\_35) . Азбука веры.

Евангельский образ Христа Спасителя широко использовался гностиками для изложения своих воззрений, которые они вкладывали в его уста. Гносис, тайное знание, могло быть получено, естественно, только путём откровения, и у гностиков часто такие откровения являет Христос своим ученикам, либо кому-то из них лично (различные «Евангелия от...», «Апокриф Иоанна» и т. п.), либо собранию своих учеников. Жанр беседы Христа с учениками пользовался популярностью и среди многих христиан, что объясняется естественной неудовлетворённостью скупыми сведениями об учении Иисуса Христа, содержащимися в канонических текстах. Лейтмотивом этих откровений было то, что нередко высказывается там самим Христом, а именно что в земной жизни он говорил притчами, а теперь будет говорить с учениками «откровенно, без притч» и откроет им всю истину<sup>[58]</sup>.

Профессор Гарвардской школы богословия Карен Кинг предполагает, что она обнаружила упоминание жены в словах Иисуса Христа на коптском папирусе, датируемом IV веком нашей эры. «Иисус сказал им: моя жена», — говорится в ранее неизвестном фрагменте<sup>[59]</sup>.

Мандеи, почитающие Иоанна Крестителя как величайшего пророка, рассматривают Иисуса как ложного пророка ложного еврейского бога Ветхого завета Адонай и отвергают, подобно Аврааму, Моисею и Мухаммеду.

Согласно манихейству, Иисус был одним из важнейших пророков и сверхчеловеческим существом, но всё же не равным Богу (Свету).



Изгнание торгующих из Храма. Эль Греко

### Негативные оценки Иисуса критиками в Евангелиях

Наряду с позитивными обращениями, различные лица именовали его:

- злодеем (Ин. 18:30; Лк. 22:37; Мк. 15:28);
- развратителем народа (Лк. 23:2);
- самозванцем (Ин. 8:13);
- сумасшедшим (Мк. 3:21 мнение «ближних Его»: в оригинале греч. ἐξέστη <u>букв.</u> «вне себя»);
- богохульником (Мк. 2:7; Мк. 14:64; Мф. 9:3).

Христианство рассматривает подобное отношение к Иисусу как исполнение пророчеств Ветхого Завета. В частности, пророчество Исаии:

«Он был презрён и умалён пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице своё; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его» (Ис. 53:3).

### Античные авторы

Иногда Иисус отождествлялся (например — Цельсом) с Йешу бен Пантира, сыном римского солдата Пандиры и парикмахерши (завивающей волосы женщинам [מעדלא], по-еврейски megadela, намёк на евангельскую Марию Магдалину [60]).

Писатели других религий относились к христианству либо с равнодушием, как Иосиф Флавий, либо с враждебностью, как Публий Корнелий Тацит, Плиний Младший, Лукиан и Цельс. Последние писали о христианстве как о преступной секте. По мнению ряда критиков, если бы перечисленные авторы упоминали Иисуса, то он стал бы еретиком [61].

### Эзотерика

В 4-й части Книги Урантии содержится подробная биография Иисуса Христа, написанная от лица сверхъестественных «промежуточных созданий», якобы наблюдавших земную жизнь Иисуса и получивших божественное разрешение обнародовать её в 1955 году<sup>[62]</sup>.

### Внешний облик



Одно из первых изображений Иисуса Христа с нимбом. Фрагмент росписей римских катакомб, IV в.

Самые ранние христианские писатели не описывали внешность Иисуса Христа.

Ведущий богослов II века Ириней Лионский, цитируя апостола Иоанна, так выразил представление Отцов Церкви о воплощении Христа: «Слово Божие стало плотию ... чтобы разрушить смерть и оживотворить человека» [63].

Стоит заметить, что римский философ II века Цельс в своём сочинении «Правдивое слово» (2-я половина II века) среди критических высказываний в адрес христианства бегло упоминал и о внешности Иисуса:

Раз в теле [Иисуса] был дух божий, то оно должно было бы резко отличаться от других ростом, красотой, силой, голосом, способностью поражать или убеждать; ведь невозможно, чтобы нечто, в чём заключено больше божественного, ничем не отличалось от другого; а между тем [тело Иисуса] ничем не отличалось от других и, как говорят, не выделялось ростом, красотой, стройностью [64].

Отец церковной истории Евсевий Памфил, на рубеже III—IV веков, рассказывая о виденной бронзовой статуе Христа, неодобрительно отзывается об изображениях Христа и Апостолов:

Я ведь рассказывал, что сохранились изображения Павла, Петра и Самого Христа, написанные красками на досках. Естественно, что древние привыкли, особенно не задумываясь, по языческому обычаю, чтить таким образом своих спасителей<sup>[65]</sup>.

В IV веке христианство стало государственной религией Римской империи, его идеология сместилась от ветхозаветного канона, описывающего Мессию Христа как принявшего на себя (в том числе внешне) все язвы человечества, в сторону прославления одухотворённого прекрасного образа Спасителя. Появились сочинения с подробным описанием облика Христа, в том числе датируемые временем его жизни (письмо Публия Лентула), которые следовали уже сложившейся в иконографии традиции.

### В Библии

В Новом Завете многие воспринимают Христа как обычного человека, странника, сына простого плотника:

«Не Иосифов ли это сын?» (Лк. 4:22).

«Не плотник ли Он, сын Марии, брат Иакова, Иосии, Иуды и Симона?» (Мк. 6:3).

«Иудеи сказали Ему в ответ: не за доброе дело хотим побить Тебя камнями, но за богохульство и за то, что Ты, будучи человек, делаешь Себя Богом» (Ин. 10:33). Поэтому Его обвиняют в богохульстве за то, что Он назвал Себя Сыном Божьим (Мк. 14:61, 62; Ин. 10:33).

В Откровении даётся описание преображённого образа Христа: «Я увидел подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом. Глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его — как пламень огненный... и лице Его — как солнце, сияющее в силе своей» (Откр. 1:12—16).

В Ветхом Завете, в пророчестве Исаии о будущем Мессии, призванном принять на себя грехи человечества и обезобразиться этим, говорится:

«Нет в Нём ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нём вида, который привлекал бы нас к Нему» (Ис. 53:2).

Эти слова цитировал для описания не столько внешности, сколько символического облика страдающего Иисуса Юстин Мученик во II веке<sup>[66]</sup>. Подробнее см. Муж скорбей.

## Христианские каноны в изображении

Основная статья: Иконография Иисуса Христа

Историю создания первого портрета Иисуса Христа передал в виде Предания один из последних Отцов Церкви Иоанн Дамаскин:

Царствовавший в эдесском городе Авгарь [Авгарь V бар Ману Уккама] послал живописца нарисовать похожее изображение Господа. Когда же живописец не мог этого сделать по причине сиявшего блеска лица Его, то сам Господь, приложив кусок материи к своему божественному и животворящему лицу, напечатлел на куске материи Свой образ и при таких обстоятельствах послал это Авгарю по его желанию.

— Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры, IV:16 (h ttps://azbyka.ru/otechnik/Ioann\_Damaskin/tochnoe-izlozhenie-pravoslav noj-very-per-a-i-sagardy-v-a-beljaeva-s-m-zarina-n-m-malahova/4\_16) .

Азбука веры.

Икона Спаса Нерукотворного — канон для написания лика Христа — была написана, по легенде, с этого куска материи.

Впервые об иконах с изображением Христа, изготовленных сектой карпократиан, упоминает во 2-й половине II века Ириней Лионский<sup>[67]</sup>.

Изображение Христа на иконах, фресках и мозаиках с ранних времён следует определённому прототипу, несколько видоизменяясь в соответствии с развитием техники живописи и местными условиями. По описанию канонического облика Христа и историчности его образа см. статью Иконография Иисуса Христа.

В VIII веке набрало силу религиозно-политическое движение против культа почитания икон и других изображений Христа и святых (иконоборчество).

Результатом этого движения, повторявшегося и позднее, стало уничтожение тысяч икон, мозаик, фресок, статуй святых и расписных алтарей во многих храмах.

Однако в конечном итоге победили последователи иконопочитания.

На VII Вселенском соборе в 787 году был установлен догмат вселенской христианской церкви — иконопочитание.

Основная мысль иконопочитания: «Честь, воздаваемая образу, переходит на Первообраз».

### Современные исследования



Изображение лица на Туринской плащанице (негатив)

Существует не получившая в научных кругах однозначной оценки версия, согласно которой на Туринской плащанице каким-то чудесным образом оказались запечатлёнными лик и тело Иисуса Христа в момент Его Воскресения из мёртвых<sup>[68][69]</sup>.

Туринская плащаница представляет собой часть древнего полотна чуть больше четырёх метров в длину и метра в ширину с отпечатком человеческого тела. По евангельскому рассказу Иосиф Аримафейский, попросил у Пилата тело умершего Христа, «обвил плащаницею, и положил Его во гробе, который был высечен в скале, и привалил камень к двери гроба» (Мк. 15:46).

Независимые исследования, проведённые методом радиоуглеродного анализа, датировали возраст Туринской плащаницы в диапазоне XII—XIV веков<sup>[70]</sup>.

Литературную реконструкцию образа Спасителя можно найти в исследовании главного научного сотрудника Государственного Эрмитажа Сапунова Б. В., в его труде «Земная жизнь Иисуса» [71]. Образ Христа воссоздан по методу так называемой «Теории свидетельских показаний», используя агиографические тексты из известных источников: «Послание к Византийскому императору Феофилу» (829—842), «Житие Андрея Первозванного» монаха Епифания (IX век) и так называемое «Письмо проконсула Лентула императору Тиберию и Римскому Сенату» (см. цитаты из источников в Иконография Иисуса Христа). По описанию Сапунова был составлен фоторобот [72].

Как светские, так и церковные историки считают достаточно подробное описание внешности Христа в указанных источниках не связанным с отображением реального облика Христа и, вероятно, основанным на сложившейся в иконографии стилистикой изображения Христа. Например, Чарльз Хаккетт (http://www.candler.emory.edu/faculty/eme riti/hackett.cfm) , директор отдела епископальных исследований Богословской школы им. Кандлера (Атланта), полагает, что «он, видимо, был гораздо больше похож на

смуглого (в оригинале "a darker-skinned" — темнокожего) семита, чем привыкли изображать на Западе» [73]. В 2001 году палеоантрополог Ричард Нив (Richard Neave) восстановил внешний вид одного из жителей Галилеи по черепу, найденному в местной пещере [74].

# Мощи Христа



Пузырёк со святой кровью Христа в Санта-Мария-делла-Скала, Сиена. Фотография 2016 года.

В начале XX века Эмиль Нурри приводил набор частиц, относящихся к Иисусу Христу, на обладание которыми претендовали монастыри и храмы Католической церкви. Он сообщал, что некоторые из этих частиц выставлялись для поклонения. В список входили<sup>[75]</sup>:

- молочный зуб, выпавший в 9 лет из рта Иисуса, находившийся в аббатстве Святого Медарда в Суасоне;
- святые слёзы, пролитые Христом при оплакивании Лазаря, находившиеся в Троицком аббатстве в Вандоме (согласно преданию они были подарены императором Михаилом IV Пафлагонским Жоффруа II Мартелю в благодарность за то, что последний прогнал сарацин из Сицилии);
- пупы Иисуса в Клермоне и Шалон-ан-Шампане;
- кровь Христа, собранная Лонгином Сотником, находилась в Мантуе, Риме, Вайнгартене;
- кровь, собранная Никодимом, находилась в Ла-Рошеле, Бек-Эллюене, Фекане, Сарзанне, Галле;

- кровь, собранная Марией Магдалиной, находилась в церкви святого Максимина в Провансе и в Нефви-Сэн-Сэпюлькре;
- волосы бороды, волосы с головы и ногти Христа;
- несколько крайних плотей Христа, находились в Куломбе, в церкви Иоанна Латеранского в Риме, в Калькате и в Шарру.

В Православной церкви также существовали подобные объекты. Например, Константинопольский патриарх Иеремия поднес русскому царю Фёдору Ивановичу золотую панагию, в которой находились: кровь Христова, часть ризы Христовой, часть от копья, часть от трости, часть от губы, часть от тернового венца, да сверх того он поднес государю три пуговицы от ризы Пречистой Богородицы<sup>[76]</sup>. Объектом поклонения была большая бутылка с кровью Христа, находящиеся в Москве, в Благовещенском соборе<sup>[77]</sup>.

# Иисус в искусстве

### В литературе

Первыми произведениями об Иисусе были произведения 3 евангелистов-синоптиков — Евангелия от Марка, Матфея и Луки, которые были написаны в 50—60-х годах н. э.

Приблизительно в это же время были написаны послания апостолов Иакова, Петра и Павла.

В конце І века были написаны послания апостола Иоанна и Евангелие от Иоанна.

На рубеже I и II века возникло много апокрифических произведений, в которых образ Иисуса и Его вероучение значительно отличались от описанного в канонических книгах Нового Завета.

Церковь признала подложность этих произведений, но не все из них были отвергнуты как еретические; некоторые повлияли на формирование «Священного Предания».

Наиболее известный из апокрифов об Иисусе Христе — так называемое «Евангелие детства», полное название которого в рукописях — «Сказание Фомы, израильского философа, о детстве Христа».

### Изображение Иисуса Христа

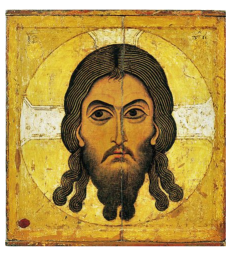
Основная статья: Изображение Иисуса Христа в мировой культуре

В раннехристианские времена часто использовались аллегорические изображения Христа в виде ягнёнка — агнца (Ин. 1:29); пеликана (символ милосердия, разорвал себе грудь, чтобы кровью накормить птенцов); дельфина (спаситель утопающих), пронзённого трезубцем; ягнёнка под якорем, символизирующим крест; рыбы (ихтис). Но особой популярностью пользовался образ «Доброго Пастыря» — пастуха, несущего заблудшую овцу на плечах. Постановлениями Пято-Шестого (Трулльского) собора в 692 году аллегорические изображения Христа были запрещены.

Близкие традиционным иконописным образам изображения Христа известны уже по римским катакомбам. Своё развитие иконография Спасителя получила во фресках и мозаиках христианских церквей Восточной и Западной Римских империй.

#### В иконописи

Основная статья: Иконография Иисуса Христа



Спас Нерукотворный. Новгородская икона XII в.



Византийская мозаика Спаса Вседержителя, Собор в Чефалу, Сицилия, ок. 1131 г.

В иконописи первые сохранившиеся станковые изображения известны с VI века, в то же время предание относит некоторые образы, например, Спас Нерукотворный к евангельским временам.

В раннем христианстве было большее разнообразие в изображениях Иисуса, но постепенно в христианской иконографии закрепился канонический облик Иисуса. В православной и католической иконографии постепенно сформировались несколько основных типов изображения Христа, представляющий Его лик. В православной иконографии основными типами являются Спас Вседержитель (Пантократор) и Спас Нерукотворный.

#### В живописи

Во времена Высокого Ренессанса (https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%92%D1%8 B%D1%81%D0%BE%D0%BA%D0%B8%D0%B9\_%D0%A0%D0%B5%D0%BD%D0%B5%D1%81%D1% 81%D0%B0%D0%BD%D1%81&redirect=no) и протестантской Реформации, которая, особенно в первые десятилетия своего существования, яростно выступала против идолопоклонства, живописные изображения Иисуса вышли за рамки традиций иконографии, и уже рассматривались (особенно в протестантской среде) просто как произведения искусства, вне их религиозного предназначения. Постепенно образ Иисуса стал приемлемым для большинства протестантов, изображавших его стандартную внешность. Католическая контрреформация подтверждала важность искусства в оказании помощи верующим и способствовала повсеместному изображению образа Христа, также в стандартном виде.

### В скульптуре

В католицизме и православии объёмные изображения (скульптурные или рельефные) Иисуса часто встречаются в виде распятия. Скульптуры Иисуса являются традиционным предметом интерьера католических храмов, но полностью отсутствуют в православных храмах. Рельефные и скульптурные изображения Иисуса могут использоваться для украшения экстерьера католических храмов. Скульптурные композиции на сюжет страданий Христа устанавливаются также в католических кальвариях.

В настоящее время наиболее известной скульптурой Иисуса является Статуя Христа-Искупителя в Рио-де-Жанейро (Бразилия).

Статуи Иисуса Христа в странах мира



Статуя Христа-Искупителя в Рио-де-Жанейро, Бразилия



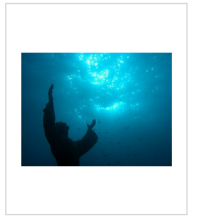
Статуя Христа Царя в городе Свебодзин, Польша



Кришту Рей в городе Алмада, Португалия



Кристо-де-ла-Конкордия в Кочабамбе, Боливия



Христос из бездны

## В кинематографе

Основная статья: Фильмы об Иисусе Христе

Описание жизни Иисуса Христа в соответствии с Новым Заветом было частой темой практически с момента появления кинематографа. Иисус Христос является одним из самых популярных персонажей в кино.

## Другое

Иисус Христос упоминается в конституциях ряда государств (Ирландия $^{[78]}$ , Греция $^{[78]}$ , Фиджи $^{[79]}$ ).

## См. также

• Спас Эммануил

# Примечания

- 1. Согласно христианскому вероучению. См. также:
  - Лосский В. Н. Глава III. Бог-Троица (https://azbyka.ru/otechnik/Vladimir\_Losskij/oche rk-misticheskogo-bogoslovija-vostochnoj-tserkvi/3) // Очерк мистического богословия Восточной Церкви / Пер. с фр. В. А. Рещиковой. 586 с. ISBN 978-5-903102-36-5.
  - Григорий Богослов. 36 // PG. Col. 148 D—149 A
  - *Robert C. Neville.* Symbols of Jesus: a Christology of symbolic engagement (англ.). Cambridge: Cambridge University Press, 2002. P. 26. ISBN 0-521-00353-9.
- 2. *Geoffrey William Bromiley*. The International Standard Bible Encyclopedia (https://books.google.ru/books?id=wo8csizDv0gC&pg=PA689#v=onepage&q&f=false) . Wm. B. Eerdmans Publishing, 1979. 1062 c. ISBN 978-0-8028-3781-3.
- 3. *Болотов В. В.* II. Вспомогательные науки для церковной истории (http://www.odinblago.ru/bolotov\_1/2) // История Древней Церкви. СПб.: Типография М. Меркушева, 1907. Т. I. С. 87—92.
- 4. наподобие полной формы имени Йехосеф, краткой Йосеф (Иосиф)
- 5. в евангельских текстах Пешитты
- 6. Толкования на Mux. 5:2. (https://bible.optina.ru/old:mih:05:02) Дата обращения: 26 августа 2022. Архивировано (https://web.archive.org/web/20220826165533/https://bible.optina.ru/old:mih:05:02) 26 августа 2022 года.
- 7. *Евсевий Кесарийский*. Церковная история, III:24 (https://azbyka.ru/otechnik/Evsevij\_Kes arijskij/tserkovnaja-istorija/3\_24) . *Азбука веры*. Дата обращения: 24 августа 2023. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210113111257/https://azbyka.ru/otechnik/Evsevij\_Kesarijskij/tserkovnaja-istorija/3\_24) 13 января 2021 года.
- 8. *Макдауэлл Д.* Неоспоримые свидетельства (http://azbyka.ru/neosporimye-svidetelstv a) . *Азбука веры*. Дата обращения: 29 октября 2016. Архивировано (https://web.archive.org/web/20161013082603/http://azbyka.ru/neosporimye-svidetelstva) 13 октября 2016 года.
- 9. Fred J. Meldau. Messiah in Both Testaments (http://www.indymissionary.com/library/MessiahBothTestaments.pdf) . Denver, 1956. P. 30. 98 p. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210712022443/http://www.indymissionary.com/library/MessiahBothTestaments.pdf) 12 июля 2021 года.

греч. ασυγχυτως, ατρεπτως, αδιαιρετως, αχωριστως

10.

- *Карташёв А. В. Вселенские Соборы.* Клин, 2004. С. 343.
- 11. *Хазарзар Руслан*. Иисус вне Библии (http://khazarzar.skeptik.net/bn/11.htm) // Сын Человеческий. .: ПринТерра-Дизайн, 2004. 560 с. ISBN 5-98424-005-X.
- 12. Иосиф Флавий (https://www.pravenc.ru/text//673709.html) // Православная энциклопедия / автор статьи Л. В. Семенченко. М.: Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 2011. Т. XXVI. С. 69—76. 752 с. 39 000 экз. ISBN 978-5-89572-048-6.
- 13. *Амусин И. Д.* Об одной забытой публикации тартуского профессора Александра Васильева // Σημειωτική. Труды по знаковым системам. Тарту, 1975. Вып. 7. С. 299.
- 14. Пинес Ш. An Arabic Version of the Testimonium Flavianum and its Implications. London, 1971. P. 8—10.
- 15. История древнего мира. Кн. 3: Упадок древних обществ. <u>М.</u>: Наука, 1989. C. 156. — 408 c. — ISBN 5-02-016977-3.
- 16. Иосиф Флавий о Иудее времени Иисуса Христа (http://www.istorya.ru/book/jesus/03.ph р) // Иисус Христос в документах истории / Сост. и комм. Б. Г. Деревенского. СПб., 2007. С. 54—57.
- 17. Корнелий Тацит. Анналы. Книга XV (http://ancientrome.ru/antlitr/t.htm?a=134701500 0) . История древнего Рима. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20190401203507/http://ancientrome.ru/antlitr/t.htm?a=1347015000) 1 апреля 2019 года.
- 18. *Токарев С. А.* Мифы народов мира. 1980. Т. I. С. 499—500.
- 19. George Albert Wells. The Jesus myth (https://www.worldcat.org/oclc/39455856) . Chicago, 1999. 329 p. ISBN 0-8126-9392-2. ISBN 978-0-8126-9392-8.
- 20. Earl Doherty. The Jesus puzzle: did Christianity begin with a mythical Christ? (https://www.worldcat.org/oclc/57392796) 4th printing. Ottawa: Age of Reason Publications, 2005. 380 p. ISBN 0-9689259-1-X. ISBN 978-0-9689259-1-1.
- 21. *Timothy Freke*. The laughing Jesus: religious lies and Gnostic wisdom (https://www.worldc at.org/oclc/70252252) . 1st paperback ed. New York: Three Rivers Press, 2005. 263 p. ISBN 1-4000-8279-X. ISBN 978-1-4000-8279-7.

- 22. Robert M. Price. Deconstructing Jesus (https://www.worldcat.org/oclc/42413414) . Amherst, N.Y.: Prometheus Books, 2000. 284 p. ISBN 1-57392-758-9. ISBN 978-1-57392-758-1.
- 23. *Thompson T. L.* The Messiah myth: the Near Eastern roots of Jesus and David. Basic Books, 2005. 414 p. ISBN 0465085776.
- 24. *Бертран Рассел*. Почему я не христианин (https://books.google.ru/books?id=hxv\_AgAAQ BAJ&pg=PA106) // Почему я не христианин. Избранные атеистические произведения. М.: Книга по требованию. С. 106.
- 25. *Сапунов Б. В.* 5. Какой национальности был Иисус Христос? (http://sir35.narod.ru/Sapu nov/NEWIISUS/Gl1.htm#Beg) // Земная жизнь Иисуса. СПб., 2002.
- 26. *Митр.* Вениамин (Пушкарь). Священная Библейская история Нового Завета (https://az byka.ru/otechnik/Veniamin\_Pushkar/svjashennaja-biblejskaja-istorija-novogo-zaveta/
  - 2) . «Палестина во Время Иисуса Христа. <...> Население Галилеи было многочисленно и трудолюбиво. <...> В этой области жило много язычников». Дата обращения: 11 ноября 2019. Архивировано (https://web.archive.org/web/201911112108 11/https://azbyka.ru/otechnik/Veniamin\_Pushkar/svjashennaja-biblejskaja-istorija-novogo-zaveta/2) 11 ноября 2019 года.
- 27. Мейер Ф. Б. Комментарии на Евангелие от Иоанна, глава 8 (https://biblehub.com/commentaries/meyer/john/8.htm) . Bible Hub. «John 8:48-49. In John 8:42 ff. Jesus had denied that His opponents were sons of God, and had stamped them as children of the devil. This procedure they regard only as a confirmation of the accusation which they bring against Him (λέγομεν) of being a Samaritan, i.e. an heretical antagonist of the pure people of God (for in this light did they view that despised people of mixed race), and possessed with a devil (John 7:20). <...> With quiet earnestness, leaving unnoticed the reproach of being a Samaritan, Jesus replies: I for my part am not possessed, but honour (by discourses which you consider demoniacal, but by which I in reality preserve and promote the glory of God) my Father; and you, on your part, what is it that you do?» Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/2020092613165 1/https://www.biblehub.com/commentaries/meyer/john/8.htm) 26 сентября 2020 года.
- 28. *Иосиф Флавий*. Иудейские древности, XV:11:5 (https://azbyka.ru/otechnik/Istorija\_Tserkv i/iudeiskie\_drevnosti/15\_11) . *Азбука веры*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210112003431/https://azbyka.ru/otechni k/Istorija\_Tserkvi/iudeiskie\_drevnosti/15\_11) 12 января 2021 года.
- 29. *Хазарзар Р*. Христианство и антисемитизм (http://khazarzar.skeptik.net/bn/71.htm) . *khazarzar.skeptik.net*. Дата обращения: 25 апреля 2010. Архивировано (https://web.archive.org/web/20081121120213/http://khazarzar.skeptik.net/bn/71.htm) 21 ноября 2008 года.

- 30. Список родословной, приведённый в Евангелии от Луки 3:23-38.
- 31. *Аверкий (Таушев)*. Руководство к изучению Священного Писания Нового Завета. Четвероевангелие (https://azbyka.ru/otechnik/Averkij\_Taushev/rukovodstvo-k-izucheniyu-svjashennogo-pisanija-novogo-zaveta-chetveroevangelie) . *Азбука веры*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/2021030517225 4/https://azbyka.ru/otechnik/Averkij\_Taushev/rukovodstvo-k-izucheniyu-svjashennogo-pisa nija-novogo-zaveta-chetveroevangelie/) 5 марта 2021 года.
- 32. Впервые это приводится у Юлия Африкана (III век), его повторяет Евсевий Кесарийский, Григорий Богослов и др.
- 33. Свящ. Афанасий Гумеров. Суд над Иисусом Христом: богословский и юридический взгляд. Часть 2 (http://www.pravoslavie.ru/put/040409102211.htm) . Pravoslavie.Ru (9 апреля 2004). «Со смертью в 4 году до н. э. Ирода старшего титул царя Иудеи был уничтожен, а управление перешло римскому наместнику». Дата обращения: 12 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20100109134708/http://www.pravosla vie.ru/put/040409102211.htm) 9 января 2010 года.
- 34. Религия: Энциклопедия, 2007, Ад.
- 35. Но глаза их были удержаны, так что они не узнали Его

*— Лк. 24:16* 

36. После сего явился в ином образе двум из них на дороге, когда они шли в селение

— Мк. 16:12

- 37. Из интервью Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II журналу Экономические стратегии (http://orthodox.etel.ru/2002/40/a\_changewrld.shtml) . «После столетий разделения между христианами вряд ли легко будет объединить в одну Церковь православных, католиков и протестантов разных конфессий. За это время успели появиться принципиальные различия в вероучении, нравственных нормах, молитвенной практике». Дата обращения: 22 августа 2007. Архивировано (https://web.archive.org/web/20071222121309/http://orthodox.etel.ru/2002/40/a\_changewrld.shtml) 22 декабря 2007 года.
- 38. Полонский П. Евреи и христианство. Несовместимость двух подходов к миру (http://w ww.machanaim.org/philosof/in\_c-book.htm) . Дата обращения: 15 мая 2009. Архивировано (https://web.archive.org/web/20090601075950/http://www.machanaim.or g/philosof/in\_c-book.htm) 1 июня 2009 года.

- 39. *Иисус (https://eleven.co.il/article/11776)* **статья из** Электронной еврейской энциклопедии
- 40. Назарет (https://eleven.co.il/land-of-israel/geography/12896/) . Электронная еврейская энциклопедия. Именование Назарета на еврейском языке. Дата обращения: 12 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210516081750/https://eleven.co.il/land-of-israel/geography/12896/) 16 мая 2021 года.
- 41. Йевамот, 45а ; Кидушин, 68б // Талмуд.
- 42. Йешуа означает спаситель.
- 43. то есть Мессия
- 44. *Rishi Das, Shaunaka* Jesus in Hinduism (https://www.bbc.co.uk/religion/religions/hinduism/beliefs/jesus\_1.shtml) . BBC (24 марта 2009). Дата обращения: 18 февраля 2015. Архивировано (https://web.archive.org/web/20181125233747/http://www.bbc.co.uk/religion/religions/hinduism/beliefs/jesus\_1.shtml) 25 ноября 2018 года.
- 45. *Lal Goel, Madan* Religious Tolerance and Hinduism (https://secure.uwf.edu/govt/pdf/facfor um/goel-religioustolerancehinduism.pdf) . University of West Florida. Дата обращения: 4 июня 2013. Архивировано (https://web.archive.org/web/20131103154136/https://secure.uwf.edu/govt/pdf/facforum/goel-religioustolerancehinduism.pdf) 3 ноября 2013 года.
- 46. *Yogananda, Paramahansa*. Autobiography of a Yogi (https://books.google.com/books?id=xs li4ePN4hYC&pg=PA319#v=onepage&q&f=false) . Diamond Pocket Books, 2008. ISBN 978-81-902562-0-9.
- 47. *Jawaharlal Nehru*. Glimpses of World History (https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.1 90913/page/n98) . N. Y.: John Day Co, 1942. P. 84.
- 48. *James A. Beverley.* Hollywood's Idol (https://www.christianitytoday.com/ct/2001/june11/15. 64.html) // Christanity Today. 2001. 11 июня. Архивировано (https://web.archive.org/web/20170514053638/http://www.christianitytoday.com/ct/2001/june11/15.64.html) 14 мая 2017 года.
- 49. 16 // 101 история Дзэн.
- 50. Коран: <u>Аль 'Имран</u> 3:3 (https://ru.quranacademy.org/quran/3:3-3/)
- 51. Коран: <u>ан-Ниса</u> 4:157, 158 (https://ru.quranacademy.org/quran/4:157-158/kulie <sub>V)</sub> (Кулиев)
- 52. Mark Durie. The Muslim Jesus, known as 'Isa (https://www.answering-islam.org/authors/durie/islamic\_jesus.html) (англ.). answering-islam.org. Дата обращения: 8 февраля 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210126170802/https://www.answering-islam.org/authors/durie/islamic\_jesus.html) 26 января 2021 года.

- 53. Иисус Иегова Ветхого Завета (http://ldsfriend.com/apologetic/church/jesus\_jehova h/) . Апологетика LDS Friend (1 января 2008). Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20201026212539/http://ldsfriend.com/apologetic/church/jesus\_jehovah/) 26 октября 2020 года.
- 54. Элбакян Е. С. Новые религии западного происхождения в современной России: общие характеристики и специфические черты (https://books.google.ru/books?id=Vno Oi2Xax0kC&pg=PA114#v=onepage&q&f=false) // Новые религии в России, двадцать лет спустя: материалы Международной научно-практической конференции, Москва, Центральный дом журналиста, 14 декабря 2012 г. СПб., 2013. С. 114—118. 238 с. ISBN 5914700477. ISBN 978-5914700475.
- 55. Список вероучений Свидетелей Иеговы (http://www.watchtower.org/u/jt/article\_03.ht m) (2001). Дата обращения: 3 апреля 2009. Архивировано (https://web.archive.org/web/20090724140925/http://www.watchtower.org/u/jt/article\_03.htm) 24 июля 2009 года.
- 56. Как был уплачен выкуп (http://www.watchtower.org/u/bh/article\_05.htm) . Дата обращения: 3 июня 2011. Архивировано (https://web.archive.org/web/2011060712350 1/http://www.watchtower.org/u/bh/article\_05.htm) 7 июня 2011 года.
- 57. Арианство // Энциклопедия Кольера. 2000.
- 58. *Еланская А. И.* Премудрость Иисуса Христа. Апокрифические беседы Иисуса Христа с учениками / пер., вст., комм. А. И. Еланской. <u>СПб.</u>: Алетейя, 2004. С. 5—6. 416 с. (Библиотека журнала "Христианский Восток"). ISBN 5-89329-645-1.
- 59. Карен Кинг (2012-09-19). "Гарвардский профессор обнаружила у Иисуса Христа жену" (https://lenta.ru/news/2012/09/19/wed) . *lenta.ru*. Архивировано (https://web.archive.or g/web/20201202010717/https://lenta.ru/news/2012/09/19/wed/) 2 декабря 2020. Дата обращения: 6 марта 2021.
- 60. *Ранович А. Б.* Талмуд о Христе и христианстве. 226. Шабб. 1046 (барайта) (http://www.sno.pro1.ru/lib/ran/2-7.htm) // Первоисточники по истории раннего христианства. <u>М.</u>: Политиздат, 1990. С. 213.
- 61. Бобринский А. Свидетельства нехристианских писателей первого и второго веков о Господе нашем Иисусе Христе (http://www.odinblago.ru/bobrinski) . Клин: Фонд «Христианская жизнь», 2002. С. 24, 31, 35, 36, 49. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210921103748/http://www.odinblago.ru/bobrinski) 21 сентября 2021 года.
- 62. Partridge C. H. UFO Religions (https://books.google.ru/books?id=Aqhdas-u1UgC&printsec=f rontcover&hl=ru&redir\_esc=y#v=onepage&q&f=false) . London / New York: Routledge, 2003. P. 130, 137—138. 383 p. ISBN 0-415-26323-9. ISBN 978-0-415-26323-8.

- 63. *Ириней Лионский*. Доказательство апостольской проповеди. 37 (https://azbyka.ru/otec hnik/Irinej\_Lionskij/apostolic\_preaching/) . *Азбука веры*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210305133442/https://azbyka.ru/otechnik/Irinej\_Lionskij/apostolic\_preaching/) 5 марта 2021 года.
- 64. Цитата известна по труду Оригена «Против Цельса» (кн. 3); *Цельс*. Правдивое слово // Первоисточники по истории раннего христианства. Античные критики христианства / пер. А. Б. Ранович. <u>М.</u>, 1990.
- 65. *Евсевий Памфил*. Церковная история, 7:18 (https://azbyka.ru/otechnik/Evsevij\_Kesarijski j/tserkovnaja-istorija/7\_18) . *Азбука веры*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20190329201008/https://azbyka.ru/otechni k/Evsevij\_Kesarijskij/tserkovnaja-istorija/7\_18) 29 марта 2019 года.
- 66. *Иустин Философ*. Апология первая, 50 (https://azbyka.ru/otechnik/lustin\_Filosof/apologi a/) . *Азбука веры*. Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20201112193518/https://azbyka.ru/otechnik/lustin\_Filosof/apologia/) 12 ноября 2020 года.
- 67. *Ириней Лионский*. Против ересей, I:25:6 (https://azbyka.ru/otechnik/Irinej\_Lionskij/protiveresej/1\_25) . *Азбука веры*. Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20161009100617/http://azbyka.ru/otechnik/Irinej\_Lionskij/protiv-eresej/1\_25) 9 октября 2016 года.
- 68. Беляков А. О тайне происхождения образа на Туринской Плащанице (http://www.pravo slavie.ru/sretmon/turin/tainaobraza.htm) . *Pravoslavie.Ru*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210616005700/https://www.pravoslavie.ru/sretmon/turin/tainaobraza.htm) 16 июня 2021 года.
- 69. Непознанный мир веры (https://azbyka.ru/nepoznannyj-mir-very) / сост. М. Г. Жукова. <u>М.</u>: Изд-во Сретенского монастыря, 2011. 429 с. ISBN 5753306152. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210228043459/https://azbyka.ru/nepoznannyj-mir-very) 28 февраля 2021 года.
- 70. *Сурдин В. Г.* Туринская плащаница: научное расследование (http://www.ras.ru/FStorag e/Download.aspx?id=163a672e-d17d-43fe-b57f-b5f8e7db7abf) // В защиту науки / отв. ред. Э. П. Кругляков. <u>М.</u>: Наука, 2006. С. 85—104. 182 с. ISBN 5-02-035504-6.
- 71. Сапунов Б. В. Земная жизнь Иисуса (http://sir35.narod.ru/Sapunov/NEWIISUS/TITUL\_290 72.htm#N) . Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20200813201345/http://sir35.narod.ru/Sapunov/NEWIISUS/TITUL\_29072.htm#N) 13 августа 2020 года.

- 72. Евангелие от Бориса (http://v-mishakov.ru/xristos.html) // Московский комсомолец: газета. 2005. 27 апреля. Архивировано (https://web.archive.org/web/202105141305 35/http://v-mishakov.ru/xristos.html) 14 мая 2021 года.
- 73. Филлон М. Истинное лицо Иисуса: Облик Христа (https://www.popmech.ru/science/860 7-istinnoe-litso-iisusa-oblik-khrista/) // Популярная механика. 2003. № 1. Архивировано (https://web.archive.org/web/20210307004654/https://www.popmech.ru/science/8607-istinnoe-litso-iisusa-oblik-khrista/) 7 марта 2021 года.
- 74. Джоан Тейлор (2015-12-24). "Как на самом деле выглядел Иисус Христос?" (https://www.bbc.com/russian/science/2015/12/151221\_jesus\_look\_history) . *BBC News*. Apxивировано (https://web.archive.org/web/20210228174123/https://www.bbc.com/russian/science/2015/12/151221\_jesus\_look\_history) 28 февраля 2021. Дата обращения: 7 марта 2021.
- 75. Эмиль Нурри. Мощи Христа.
- 76.
  - Н. Ф. Каптерев. Характер отношений России к православному Востоку в XVI и XVII столетиях / Н. Ф. Каптерев. Изд. 2-е. Сергиев Посад : Изд. кн. магазина М. С. Елова, 1914 (Тип. Вильде). 567, IX, (2) с.; 27 см. / С. 99 (на илл.)



Jacques Albin Simon Collin de Plancy. Dictionnaire critique des reliques et des images miraculeuses, T. 2. 1827. — Р. 63. (на илл.)

- 78. Как Бог упоминается в конституциях стран мира (https://tass.ru/info/7899541) . *TACC*. Дата обращения: 6 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/2021 0112235750/https://tass.ru/info/7899541) 12 января 2021 года.
- 79. Fiji Constitution (https://www.servat.unibe.ch/icl/fj00000\_.html) . International Constitutional Law Project, University of Bern (2000). Дата обращения: 7 марта 2021. Архивировано (https://web.archive.org/web/20181021001818/http://www.servat.unibe.c h/icl/fj00000\_.html) 21 октября 2018 года.

# Литература

### Первоисточники

• Книги Нового Завета

#### Вторичные источники:

### Историография:

• *Деревенский Б. Г.* Иисус Христос в документах истории. — 6-е изд. испр. и доп. — <u>СПб.</u>: Алетейя, 2013. — 576 с. — (Античное христианство. Источники). — ISBN 978-5-91419-817-3.

#### Богословские жизнеописания:

- Мень А. В. Сын человеческий (https://azbyka.ru/syn-chelovecheskij) . 1969.
- Фаррар Ф. В. Жизнь Иисуса Христа (http://relig-library.pstu.ru/modules.php?name=1569) =
   Life of Christ (1874) / пер. с 30-го англ. изд. А. П. Лопухина. СПб.: И. Л. Тузова, 1885. —
   Т. 1—2.

#### Критические биографии:

- Гегель Г. В. Ф. Жизнь Иисуса (http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000435/index.s html)
   = Das Leben Jesus (1795, публ. 1907) / пер. с нем. М. И. Левиной. М.: Мысль, 1975.
- Заграевский С. В. Иисус из Назарета: жизнь и учение (http://zagraevsky.com/jesus.ht m) . М.: АЛЕВ-В, 2000. 250 с. ISBN 5-94025-004-1.
- Кубланов М. М. Иисус Христос бог, человек, миф? (https://knigogid.ru/books/369303-iisu s-hristos-bog-chelovek-mif/toread) М.: Наука, 1964. 168 с.
- Ренан Э. Жизнь Иисуса (http://khazarzar.skeptik.net/books/renan/01/index.html) = Vie de Jésus (1863) / пер. с фр. А. С. Усовой; под ред. и пред. А.Н. Веселовского; посл. И. С. Свенцицкой. М.: Политиздат, 1991. 397 с. (Библиотека атеистической литературы). 200 000 экз. ISBN 5-250-01238-8.
- Штраус Д. Ф. Жизнь Иисуса (https://www.rulit.me/books/zhizn-iisusa-read-102479-1.html) = Das Leben Jesu (1835) / пер. В. Ульриха. СПб., 1907.

### Беллетристика:

- Мережковский Д. С. Иисус Неизвестный (https://predanie.ru/book/195535-iisus-neizvestny
   y) . 1934.
- Мориак Ф. Жизнь Иисуса (https://predanie.ru/book/217112-zhizn-iisusa-hrista) = Vie de
   Jésus (1936) / пер. с фр. Р. А. Адамянц; под ред. З. А. Масленниковой. М.: Мир, 1991. —

Гвардини Р. Господь (https://knigogid.ru/books/1166206-gospod/toread) = Der Herr (1937)
 / с пред. В. Пирожковой. — Брюссель: Жизнь с Богом, 1995. — 584 с. — ISBN 978-5-88060-028-1.

### Третичные источники (словари)

- Иисус Христос (https://www.peoplesmyths.com/i/iisus-hristos.html) / С. С. Аверинцев; С. А. Токарев // Мифы народов мира: Энцикл. в 2 т. / гл. ред. С. А. Токарев. 2-е изд. М.: Советская энциклопедия, 1987. Т. 1: А—К. 671 с.
- Иисус Христос (https://old.bigenc.ru/text/2004039) / И. Л. Бусева-Давыдова (иконография) // Излучение плазмы Исламский фронт спасения. М.: Большая российская энциклопедия, 2008. (Большая российская энциклопедия : [в 35 т.] / гл. ред. Ю. С. Осипов ; 2004—2017, т. 11). ISBN 978-5-85270-342-2.
- *Мелиоранский Б. М.* Христос // Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона : в 86 т. (82 т. и 4 доп.). СПб., 1903. Т. XXXVIIa. С. 700—708.
- Иисус (https://eleven.co.il/article/11776) статья из Электронной еврейской энциклопедии
- Христос-Мессия // Библейская энциклопедия архимандрита Никифора. <u>М.</u>, 1892. T. IV. — C. 95—111.
- Н. В. Квливидзе. Иисус Христос (http://www.pravenc.ru/text/293939.html) //
  Православная энциклопедия. М., 2009. Т. XXI: «Иверская икона Божией матери —
  Икиматарий». С. 674—713. 752 с. 39 000 экз. ISBN 978-5-89572-038-7.
- Религия: Энциклопедия (http://slovari.yandex.ru/~%D0%BA%D0%BD%D0%B8%D0%B3%D0%B8/%D0%A0%D0%B5%D0%BB%D0%B8%D0%B3%D0%B8%D1%8F/) / Сост. и общ. ред. А. А. Грицанов, Г. В. Синило. Мн.: Книжный Дом, 2007. 960 с. (Мир энциклопедий). 3100 экз. ISBN 985-489-355-3

Сообщить об ошибке